## वृहद्द्वयसंग्रहः

189

जयुष्ट्यसंब्रहः

संस्कृतप्रीय-दिन्दीबापानुवादसाहितः



श्री मणेशवर्णी दिगम्बर जैन प्रन्यमाला सरवरी (पनग्र ) विद्यार

### क्क ओं क्क

### श्रीमन्नेमिचन्द्रसिद्धान्तदेवविरचित

# बृहृद्द्रव्यसंग्रहः

तथा

### लघु द्रध्यसंग्रहः



श्रीब्रह्मदेवविरचित संस्कृतवृत्तिसहितः

एवं

हिन्दीभाषानुवादसमुपेतः



# श्री गणेश वर्णी दिगम्बर जैन ग्रन्थमाला

खरखरी (धनवाद) विहार

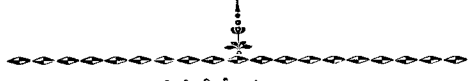
+8+

प्रथमावृत्ति १००० प्रति ]

₩;

[ निछावर ३ क. ५० न.पै.

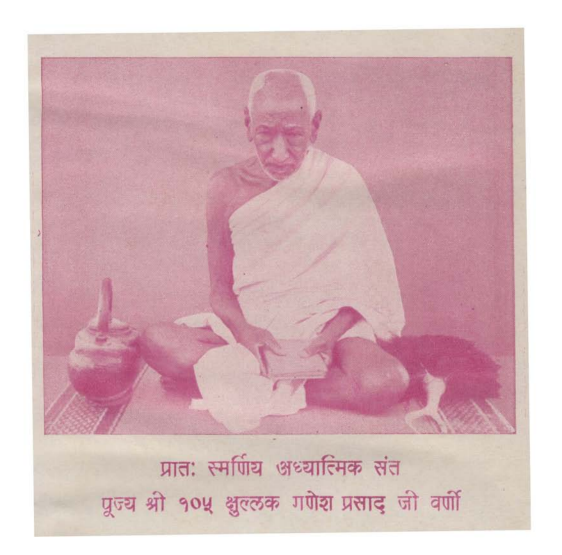
प्राप्तिस्थान— श्री सिखरचन्द्र जैन, मन्त्री— श्री गरोश वर्णी दिव जैन प्रत्यमाला, खरखरी (धनवाद) विहार



श्री वीर-निर्वाण संवत् २४८४ विक्रम संवत् २०१४ ६स्वी सन् १६४८



मुद्रक— श्री काशीराम शर्मा 'श्फुल्लित' साहित्य प्रिंटिंग प्रेस, दीनानाथ, सहारनपुर।



### 

○○○○○<sup>●○○</sup>स्तुत बृहट्द्रञ्यसंबह यद्यपि ४≒ गाथा का छोटा सा प्रन्थ **है, परन्तु विषय-**विवेचन की दृष्टि से बहुत उपयोगी श्रोर महत्वशाली है। **इ**समें प्रंथकार ने जैन सिद्धान्त एवं श्रध्यात्म का बहुत कुछ सार भर दिया है। 'जीव' का नौ अधिकारों में व्यवहार एवं निश्चय नय द्वारा जिस प्रकार कथन इस प्रनथ में किया गया है, वैसा अन्यत्र नहीं पाया जाता । इस प्रन्थ में तीन अधिकार हैं। प्रथम अधिकार में छह द्रव्य व पंचास्तिकाय

का, दूसरे में सात तत्त्व व नव पदार्थ का और तीसरे में निश्चय-व्यवहार मोज्ञमार्ग का प्रतिपादन अत्युत्तम शैली से किया गया है। सैद्धान्तिक ज्ञान के लिये तत्त्वार्थसूत्र की भांति द्रव्यसंप्रह भी त्रात्यन्त उपयोगी प्रन्थ है त्रीर श्री समयसार त्रादि अध्यातम-प्रन्थों के लिये प्रवेशिका है।

द्रव्यसंप्रह के रचयिता श्री नेमचन्द्र सिद्धान्तदेव एक महान् आचार्य श्रीर सिद्धान्त व अध्यात्म प्रंथों के पूर्ण पारगामी थे, इसी कारग 'सिद्धान्तदेव' उनकी उपाधि थी। उनके निश्चित् समय का उल्लेख नहीं मिलता, किन्तु संस्कृतटीकाकार श्री ब्रह्मदेव के कथनानुसार, श्री नेमचन्द्र त्र्याचार्य राजा भोज के समकालीन ११ वीं शताब्दी के महान् विद्वान् व कवि प्रतीत होते हैं।

वृहदुद्रव्यसंत्रह की केवल प्रस्तुत संस्कृत टीका ही उपलब्ध है। श्री ब्रह्मदेव ने यह टीका बहुत सुन्दर, विस्तारपूर्वक एवं सप्रमास लिखी है । टीका में प्रन्थों के उद्धरस तथा नामोल्लेख में सिद्ध होता है कि आप बहुश्रुती विद्वान थे। आपने श्री धवल, जयधवल. महाधवल आदि सिद्धान्त-प्रंथीं का तथा श्री समयसार आदि अध्यात्म-प्रंथीं का गहन अध्ययन और मनन किया था ऋर्थात् आप सिद्धांत एवं ऋष्यात्म के परगामी थे। ऋषिको नय-प्रन्थों का भी उचकोटि का ज्ञान था। आपने व्याख्या प्रौढ़ सुबोध एवं ललित संस्कृत में लिखी है। इस टीका के अतिरिक्त आपने परमात्म-प्रकाश की टीका, तत्त्वदीपक, ज्ञान-दीपक, त्रिवर्णाचार दीपक, प्रतिष्ठःतिलक, विवाहपटल, कथाकोष त्रादि की भी रचना की है। ऋापका निश्चित् समय बताने योग्य साधन उपलब्ध नहीं हैं, किन्तु ऐसा ऋनुमःनित किया गया है कि ऋाप १२ वीं - १३ वीं शताब्दी के विद्वान् थे।

श्री ब्रह्मदेव की संस्कृतटीका तथा स्वर्गीय श्री पं० जवाहरलाल कृत हिम्दी ऋनुवाद सहित यह अन्थ दो बार रायचनद्र-अन्थमाला से अकाशित हुआ है। तत्पश्चात् उक्त संस्कृत-टीका तथा श्री पं० अजितकुमार शास्त्री-कृत हिन्दी अनुवाद सहित देहली से प्रकाशित हुआ है; किन्तु अब उपलब्ध नहीं है और स्वाध्याय-प्रेमियों की माँग है, अतः प्रस्तुत संस्करण

### [ घ ]

संस्कृत टीका तथा हिम्दी श्रतुवाद सहित "श्री गर्गोशवर्णी दि० जैन ग्रंथमाला" को छोर से प्रकाशित किया गया है।

प्राचीन हस्तिलिखित प्रतियों से मिलान करके पाठ का संशोधन तथा छूटे हुए पाठ की पूर्ति करदी गई है। छूटे हुए पाठ किसी-किसी स्थल पर ३-४ पृष्ठ प्रमाग थे। अनेकांत वर्ष १२, किरण ४ से २४-गाथा प्रमाण लघुद्रव्यसंग्रह भी उद्धृत करके अर्थ सहित सम्मिलित करदी गई है। प्रस्तुत संस्करण में विस्तृत विषय-सूची, संस्कृतटीका में उद्धृत गाथा तथा श्लोकों को वर्णानुक्रम-सूची (जिसमें अन्य प्रन्थों के नाम, जहाँ पर उक्त गाथा या श्लोक पाये जाते हैं, दिये गये हैं), पारिभाषिक शब्द-सूची, वृहद् व लघु द्रव्यसंग्रह की अकारादि-क्रमेण गाथा सूची और पाठ के लिये एक स्थल पर वृहद् द्रव्यसंग्रह की समस्त गाथायें दी गई हैं। जिससे ग्रन्थ की उपयोगिता में वृद्धि और विषय-अन्वेषण में सविधा होगई है।

इस यन्थमाला को श्रीमती सो० पुष्पादेवी धर्मपत्नी ला० हरिचन्दमल, करिया, ने २४०० रू० तथा महिला-समाज (गया), ने ४०० रू० प्रदान किये हैं। इस प्रत्थ के संशोधन-प्रकाशन में बा० ऋषभदास (मेरठ), ला० छ्य्यहरास, ला० मेहरचन्द, श्री रत्नचन्द मुख्तार व बा. नेमचन्द वकील (सहारनपुर), पं० पत्रालाल साहित्याचार्य (सागर), पं० जुगलिकशोर मुख्तार, वीरसेवा-मंदिर (देहली), पं० सिखरचंद शास्त्री (ईसरी), पं० सरदारमल (सिरींज), मैया त्रिलोकचन्द्र (खातोली) तथा ब० चन्दनमल ने सहयोग दिया है। श्री सुखनन्दनकुमार (कुमार बदर्स) ने कागजी सुविधा एवं श्री पं० काशीराम शर्मा 'प्रफुल्लित' (साहित्य प्रिटिंग प्रेस) ने मुद्रण संबंधी हर प्रकार की सुविधा दी है। अन्थमाला इन सभी सक्जनों का श्राभार मानती है।

शूक-संशोधन का कार्य एक विचित्र कला है, काफी सावधानी रखने पर भी भ्रम-वश तथा दृष्टि-दोष श्रादि कारणों से श्रशुद्धियाँ रह गईं; जिसका खेद है। कागज श्रादि का मूल्य बढ़ जाने पर भी इस प्रन्थ का मूल्य सशीसाधारण के हितार्थ बहुत कम रक्खा गया है। श्राशा है तत्त्वान्वेषी इससे लामान्वित होंगे।

दीपावली बीर नि॰ सं॰ २४५४ नवम्बर, १६४५ सिखरचन्द्र जैन, मंत्री, श्रीगरोशवर्णी दि० जैन प्रन्थमाला खरखरी (धनबाद) विहार





श्री मित सी० पुष्पावती धर्मपतिन श्री सेठ हरचन्द्र मल जैन भरिया,

त्रापने श्री सिद्धचक्र विधान के अवसर पर २५००) रु० श्री गरोश वर्णी दि० जैन शास्त्रमाला को प्रदान किया ।

### **\* विषय-सूची** \*

| • | • | • |  |
|---|---|---|--|

| विषय                                       | वृष्ठ         | विषय                                    | ãs              |
|--------------------------------------------|---------------|-----------------------------------------|-----------------|
| प्रथमाश्रिधिकार ।                          | १–७३          | जीव का देह प्रभाग्यना                   | રજ              |
| टीकाकार का मंगलाचरण                        | ę             | सात समुद्घातों का लच्या                 | २४              |
| प्रन्थ की भूमिका                           | १             | स्थावर व त्रस जीव                       | २८              |
| विषय-विभाजन                                | २             | जीव समास                                | ₹٤              |
| प्रन्थकार का संगताचरण                      | ૪             | प्रारा                                  | ३०              |
| 'गंदे' शब्द का निश्चय व न्यवहार से         | ऋर्थ ४        | चौदह मार्गणा व चौदह गुणस्थान            | 38              |
| सौ इन्द्रों के नाम                         | ×             | प्रत्येक गुणस्थान का लक्षम              | ३२              |
| श्रसंयत सम्यग्दृष्टि एकदेश जिन             | ×             | वैनयिक व संशयमिथ्यादृष्टियों का सम्य    | ग-              |
| अर्हुत के प्रसाद से मोचमार्ग की सि         | द्धि ६        | मिथ्यादृष्टि से श्रन्तर                 | <b>`</b><br>३३  |
| इष्ट, श्रिधिकृत व श्रिभमत देवता            | ६             | अविरत सम्यग्दृष्टि, निश्चय व्यवहार को   |                 |
| नय विवद्या से प्रन्थ का प्रयोजन            | હ             | साध्य-साधक माननेवाला तथा आत्मनि         |                 |
| जीव के उपयोग ऋादि नौ ऋधिकार                | ᄠ             | सहितइंद्रियसुखानुभव करने वाला ३         |                 |
| जीव का कर्मीद्यवश छह दिशा में ग            | ामन ६         | देशविरित स्वाभाविक सुख अनुभव            | <b>*</b> ,¬`    |
| प्राणोंके कथन द्वारा जीव का लक्क्स १०      |               | करने वाला                               | ३३              |
| नौ दृष्टांत द्वारा जीव की सिद्धि           | ११            | केवलज्ञान के अनन्तर ही मोच्च क्यों नई   |                 |
| नयों का लक्त्रण                            | १२            | शुद्ध-त्र्रशुद्ध पारिएामिक भाव          | ३५              |
| मुख्यता से वर्णन में अन्य विषय गौर         | ण १३          | सिद्धोंका स्वरूप, ऊर्धगमन स्वभाव ४०,    | •               |
| दर्शनोपयोग तथा उसके भेद                    | १३            | सिद्धों के आठ गुणों का विशेष कथन        | , <b>.</b>      |
| जीव का स्वभाव केवलदर्शन, किन्तु            |               | सयोगि गुणस्थान के अन्त समय में          | •               |
| कर्माधीन से चचुदर्शनी                      | १३            |                                         | २१२             |
| चत्तुदर्शनसंव्यवहार्प्रत्यत्त्, निश्चयसे प | रोच्च१३       | सिद्धों के त्रात्म-प्रदेश समस्त लोक में | 117             |
| ज्ञानोपयोग व उसके भेदों का लज्ञण           | १४            | क्यों नहीं फैलते                        | ४३              |
| मिथ्यात्व उद्य से ज्ञान भी अज्ञान          | <b>8</b> 8    | संकोच-विस्तार करना जीव-स्वभाव नई        |                 |
| संव्यवहार का लच्चग                         | १४            | मुक्त होने के स्थान पर सिद्ध नहीं रहते  |                 |
| श्रुतज्ञान कथंचित् प्रत्यच्च               | १६            | सिद्धों में तीन प्रकार से उत्पाद-व्यय   | 88              |
| उपयोग का लच्चए नय-विभाग से                 | १७            | <u>_r</u>                               | . <del></del> 0 |
| 'सामाम्य' का लच्चण                         | १८            | अन्तर-त्रात्मा का लन्न्ए                | ', ፕየ           |
|                                            | १८, ४६        | चित्त, दोव व आत्मा का लहाए              | 88              |
|                                            | દ, હપ્ર       |                                         | 88              |
|                                            | <b>१६, ⊏१</b> | परमात्मा का लच्छा                       | ୍ୟ              |
| श्रशुद्ध निश्चय नय का लत्त्रण              | २१            | परमात्मा में बहिरात्मा व ऋत्तरात्मा शा  |                 |
| जीव का भोक्तापन                            | २२            | रूप से है, ज्यक्ति रूप से नहीं          | ४७              |

विषय

वृष्ठ

विषय

वृष्ठ

| गुणस्थानों में बहिरात्मा, श्रन्तरात्मा व      |   |
|-----------------------------------------------|---|
| परमात्मा ४७                                   |   |
| अजीव द्रव्यकथन, मूर्ते अमूर्त विभाग ४८        |   |
| उपयोग ४६                                      |   |
| तीन प्रकार की जेतना ४६                        |   |
| अजीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश व             |   |
| काल का लक्षण ४६                               |   |
| अनन्त चतुष्ट्य सर्वो जीवों में साधारण है ४६   |   |
| धंध अवस्था में गुर्णों की अशुद्धता ४०         |   |
| पुद्गल द्रव्य की विभाव व्यंजन पर्याय ५०       |   |
| भाषात्मक शब्द-अन्तरात्मक अनान्तरात्मक ४१      |   |
| अभाषात्मक शब्द−प्रत्येःगिक व शैश्रपिक ४१ ¦    |   |
| जीव का शब्दव्यवहार नय ती अपेत्ता ५१           |   |
| द्रव्य-बंध, भाव-बंध ४१                        |   |
| महास्कन्ध ४२, ७७                              |   |
| मनुष्य, नारक ऋादि जीवं की विभाव               |   |
| व्यंजन पर्याय ४२                              |   |
| धर्मद्रव्य गति में सहकारी-कारण ४३, ७६         |   |
| सिद्धगति के लिये सिद्धभगवान सहकारी-           | ĺ |
| कारण ४४                                       | l |
| श्रधर्मद्रव्य स्थिति में सहकारीकारण ४४,७६     | ĺ |
| स्वरूप में ठहरने के लिये सिद्ध भगवान          |   |
| सहकारी कारण ४४                                |   |
| आकाश-द्रव्य अवकाश देने में सहकारी-            |   |
| कारण ४४, ७६                                   | l |
| कर्म-नाश स्थान पर ही मोच होता है ४६           |   |
| लोकाकाश, ऋलोकाकाश 💎 👢 ४६                      |   |
| श्चसंख्यातप्रदेशी लोक में अनंत द्रव्य कैसे ४७ |   |
| शुद्ध-निश्चय-नय शक्ति रूप ४८,७७               |   |
| व्यवहार-नय व्यक्ति रूप ४५                     |   |
| व्यवहार नय से सब जीव शुद्ध नहीं 🛚 🛵           |   |
| निश <del>्च</del> य व व्यवहार काल ू ४८, १३४   |   |
| उपादान कारण के समान कार्य ६१                  |   |
| काल द्रव्य की संख्या व निवास-दोत्र ६२         | ŀ |

| कारण समयसार का नारा, कार्य समय-                 |             |
|-------------------------------------------------|-------------|
| सारका उत्पद्ध ६२,                               | ६७          |
| काल द्रव्य की सिद्धि                            | ६३          |
| अलोकाकाश के परिरामन में काल                     |             |
| कारण है                                         | ६३          |
| काल द्रव्य के परिसामन में कौन कारस              | ६३          |
| च्यन्य द्रुरुय स्वपरि <b>णमन में स्वयं कारण</b> |             |
| क्यों नहीं                                      | ६३          |
| १४ रज्जु गमन में समय-भेद क्यों नहीं             | ६४          |
| अपध्यान का लद्गगा                               | ६४          |
| वीतरागसम्यक्त्व-निश्चयसम्यक्त्व                 |             |
| वीतराग-चारित्र का ऋविनाभूत                      | ६४          |
| परमागम के ऋविरोध से विचार                       | ξŁ          |
| सर्वज्ञ वचन में विवाद नहीं करना                 | ६४          |
| पंचास्तिकाय का कथन ६६,७४,                       | ,હફ         |
| अस्ति व काय का लच्चा व कथन ६७,                  | ६८          |
| पंचास्तिकायों में संज्ञादि से भेद               | ęω          |
| पंचास्तिकायों में ऋस्तित्व से ऋभेद              | ६७          |
| 'सिद्धत्व' शुद्ध द्रव्य व्यञ्जन पर्याय          | ξw          |
| निश्चय में सत्ता-काय से द्रव्य का अभेद          | ξĘ          |
| छहों द्रव्यों की प्रदेश संख्या                  | <b>ξ</b> ٤. |
| इल द्रव्य एकप्रदेशी क्यों                       | ६६          |
| 'द्रत्य' पर्याय प्रमः ए है                      | इह          |
| परमाग्रु-गमन में कालद्रव्य सहकारी               | ဇစ          |
| परमासु उपचार से काय                             | ७१          |
| जीव शुद्ध-नि चयनय से शुद्ध है                   | ७१          |
| अनुब्य आदि पर्याय व्यवहार तय से हैं             | ७१          |
| कालागु उपचार से भी काय नहीं                     | ৬২          |
| 'अगु,' पुद्गलकी संज्ञा, काल अगु कैसे            | ওই          |
| परमाशा शब्द का अर्थ                             | ७२          |
| प्रदेश का लच्छा तथा अवगाहन शक्ति                | ७२          |
| एक निगोद-शरीर में सिद्धों से अनन्तरा            |             |
| জীব                                             | હરૂ         |
| लोक सृदम-बादर पुद्गलों से भरपूर                 | હરૂ         |
| अमूर्तिक आकाश की विभाग-कल्पना                   | હરૂ         |
| erdian energy martin acon                       | •           |

विषय

पृष्ठ

विषय

प्रष्ठ

| चूलिका ७४-७                                   | 9⊏               |
|-----------------------------------------------|------------------|
| जीवपुद्गल परिगामी,शेष अपरिगामी७१              | ર,હપ્ર           |
| पुद्गल मूर्तिक, शेष अमृर्तिक ७४,              |                  |
| च्चेत्रवान श्राकाश ७४,                        | <b>৩</b> ছ       |
| जीव पुद्गल सिकय, शेष ऋकिय ७४,                 |                  |
| जीव कर्त्ता शेष अकर्त्ता किंतु कारण ७४,       | છફ               |
|                                               | ७६               |
| <b>9</b>                                      | હદ્દ             |
| जीव के शरीर,मन आदि का कर्त्ता पुद्गल          |                  |
| 'गति' आदि के 'कर्ता' धर्मादि ४ द्रव्य         | <b>હ</b> ફ       |
| जीव शुद्ध-निश्चय से द्रव्य व भाव पुण्य-       |                  |
| पाप का कर्त्ता नहीं, अशुद्ध-निश्चय से कर्त्ता | ७६               |
| पुद्गलादि अपने परिणामों के कर्त्ता            | ৩৩               |
| छहों द्रव्यों की सर्वगतता                     | હ્ય              |
| व्यवहार नय से द्रव्यों का परस्पर प्रवेश       | ୧୯୧              |
| कौन जीव उपादय है                              | 99               |
| शुद्ध-बुद्ध-एक-स्वभाव का ऋर्थ                 | υ <mark>⊏</mark> |
| 'चूिलका' का ऋर्थ                              | ড্ড              |
| दुसरा श्रधिकार ७६-१:                          | 33               |
| जीव ऋजीव के परिशामन से ऋास्रवादि              | 3છ               |
| जीव के परद्रव्य जनित ख्पाधि-गृह्गा            | Ç0               |
| जीव के परपर्याय रूप परिएमन                    | <b>५</b> ०       |
| निश्चय से जीव निजस्वभाव नहीं छोड़ता           |                  |
| 'परस्पर सापेचता' कथंचित् परिसामित्व           | ಧಂ               |
| हेय व उपादेय तत्त्वों का कथन                  | <b>5</b>         |
| निश्चय रत्नत्रय का साधक व्यवहार               | 43               |
| कौन जीव किस तुत्त्व का कर्ता ५१               | ,प२              |
| 'सम्यग्दृष्टि' दुध्यान से वक्चनार्थ व संसार   | ζ                |
| स्थिति के नाशार्थ पुख्यबंध करता है            | <b>=</b> २       |
| किस नय से जीव किस तत्त्व का कर्त्ता           | दर               |
| परम शुद्ध-निश्चय से बंधमोत्त नहीं             | <b>द</b> २       |
| भव्य का लच्च्या                               | <b>5</b> २       |
| एकदेश शुद्ध-निश्चय का लच्चग                   | <b>5</b> 2       |
| ्रमञ्ज पारिसामिक भाव ध्येय है स्थान नरी       | ¥-3              |

| जीव-पुद्गत-संयोग से श्रास्रव श्रादि 👚       | 드킥             |
|---------------------------------------------|----------------|
| जीवपुद्गलसंयोग विनाश से संवर ऋादि           | <b>도</b> ३     |
| जीव अजीव की पर्याय <mark>आस्नव आदि</mark>   | ဌ              |
| आसव आदि ७ पदार्थों का लक्त्रण               | 58             |
| भाव व द्रव्य श्रास्त्रव                     | 二义             |
| भाव आस्रव के भेद                            | <b>ج</b> ٤     |
| मिथ्यात्व आदि भाव ऋस्त्रव का लच्चण          | ۳Ę             |
| 'योग' वीर्यान्तराय के चयोपशम से             | ದೂ             |
| द्रव्य त्रास्रव                             | 44             |
| ज्ञान को आवृत करनेवाला ज्ञानावरणप्र         | ,83,           |
| बंध, द्रव्यबंध, भाव <b>बंध</b>              | <del>ካ</del> ٤ |
| प्रकृति, प्रदेश, स्थिति, त्र्यनुभाग बंध     | 63             |
| त्राठों कर्मों का स्वभाव                    | 83             |
| बंघकेकारण् ६०,                              | ६२             |
| त्रास्रव् व बंध का अन्तर                    | ६२             |
| भावसंवर, द्रव्यसंवर                         | ६३             |
| परमात्मा का स्वरूप ६४,                      | €=             |
| त्रशुद्ध-निश्चय १ से १२ गु <b>णस्थान तक</b> | દ૪             |
| ऋशुभोपयोग १ से ३ गुरुस्थान तक               | દષ્ઠ           |
| शुभोपयोग चौथे से छटे गुणस्थान तक            | દ્ય            |
| 'शुभोपयोग' शुद्धोपयोग का साधक               | 83             |
| शुद्धोपयोग (एकदेश-शुद्धनिश्चय) ७ से १       | २              |
| गुग्स्थान तक                                | દશ્વ           |
| 'श्रावक' पाँचर्वे गुणस्थानवति               | દપ્ત           |
| गुणस्थानों में प्रकृतियों का संवर           | 23             |
| 'शुद्धोपयोग' न तो मिथ्यात्व-रागादिवत्       |                |
| श्राप्रद, न केवलज्ञानादि की तरह शुद्ध       | 8.8            |
| केवलज्ञान का कारण सावरणज्ञान                | દફ             |
| निगोदिया का ज्ञान चयोपशमिक                  | ٤٤             |
| च्योपशमिकज्ञान केवलज्ञान का अंश नई          | रिष्           |
| च्योपशम का लचगा                             | દહ             |
| सर्वोघाति व देशघाति स्पद्धक व उपशम          | છ્યુ           |
| संवर के कारण या भावसंवर के भेद              | ٤٣             |
| निश्चय व व्यवहार त्रत-समिति स्रादि          | 33             |
|                                             |                |

| विषय                                    | <u>ब्रह</u> | विषय प्र                                             | 3    |
|-----------------------------------------|-------------|------------------------------------------------------|------|
| दस धर्मी का विशेष कथन                   | 33          | ७ वें नरक वाला पुनः नरक जाता है                      | ११८  |
| भावशुद्धि ऋदि ऋठि शुद्धि                | १००।        | नरक के दुख                                           | ११८  |
| श्रध्य श्रमुप्रेचा                      | १०३         | तिर्थग् लोक का कथन                                   | 399  |
| त्रशरण अनुप्रेचा                        | १०४         | द्वीपसमुद्रों का ऋाकार, विस्तार, संख्य               | 3881 |
| निश्चयरत्नत्रयकाकारण परमेष्टित्रारा     | धना १०४     | च्चावास, भव <mark>न व पुर</mark> का लच्चण            | १२०  |
| संसारानुप्रेचा व पंचपरावर्तन            | १०४         | व्यंतर-भवनवासी की भवन-संख्या                         | १२०  |
| स्वर्ग से चयकर मोच्च जाने वाले जी       | व १०४       | मनुष्यलोक का कथन                                     | १२०  |
| नित्यनिगोदिया कभी त्रस नहीं होंगे       | १०७         | जम्बूद्वीप के स्रेत्र, पर्वत, इद व नदी               | १२१  |
| एकत्व अनुप्रेचा                         | १०५         | चोत्र, पर्वत व हृद के अर्थ                           | १२१  |
| 'शरीर' शब्द का ऋर्थ व स्वरूप            | १०५         | भरतचेत्र का प्रमाण                                   | १२४  |
| िनज-शुद्धात्मभावना से चरमशरीरी व        | को मोच,     | पर्वत, चेत्र व हुदों का प्रमाण                       | १२४  |
| अचरम को स्वर्ग व परम्परा से मोत्तर      | ०५,१०६      | उत्तर दिशा के दोत्र, पर्यंत, नदी                     | १२४  |
| अन्यस्य अनुप्रेचा                       | ३०१         | विजयार्ध व म्लेच खंडों में चतुर्थकाल                 |      |
| अशुचि अनुप्रेचा                         | ११०         | विदेह शब्द का अर्थ                                   | १२४  |
| ब्रह्मचारी सदा पवित्र                   | ११०         | सुमेर पर्वत का कथन                                   | १२४  |
| जन्म से शूद्र, क्रिया से द्विज ब्राह्मर | ण ११०       | गजदन्त, यमकगिरि, सुवर्णपर्वीत                        | १२६  |
| संयमरूपी जलभरी श्रात्म-नदी में स्न      | गन ११०      | भोगभूमि के भोग, सुख, कल्पवृत्त                       | १२६  |
| 'आस्रवानुप्रेचा,इंद्रिय,कषाय,अव्रत,i    | क्रिया १११  | निश्चय-व्यवह।ररःनत्रथ के धारक उत्तम                  |      |
| संवर अनुप्रेचा                          | ११२         | श्राहारदान का फल                                     | १२६  |
| निर्जरा अनुप्रेचा                       | ११२         | विदेह चेत्र का विशेष कथन                             | १२७  |
| निर्जरा में जिन-वचन कारण                | ११३         | 1                                                    | १३०  |
| दुखी धर्म में तत्पर होता है             | ११३         | 'पूर्व' का प्रमाण<br>लवणसमुद्रमें १६००० योजन जल ऊँचा |      |
| संवेग व बैराग्य का लक्ष्म               | ११३         | ् लवणसमुद्रम् १६००० याणमञ्जल जपा<br>। धातकी खंड      | १३१  |
| लोक अनुप्रेचा १                         | १३–१४३      | पर्वात व चेत्रों के श्राकार                          | १३१  |
| लोक का आकार व विस्तार, वातव             | लंग ११३     | कालोदक समुद्र व पुष्करवर द्वीप                       | १३२  |
| त्रसनाड़ी, ऊर्ध-अधोलोक की ऊँच           | ाई ११४      | मानुषोत्तर पर्वत                                     | १३२  |
| अधोलोक, नरक, बिल संख्या                 | 388         | मनुष्य व तिर्यंच आयु का प्रमास                       | १३३  |
| ७ प्रध्वियों की मोटाई व विस्तार         | ११४         | स्वयंभूरमण द्वीप में नागेन्द्र पर्वात                | १३३  |
| चित्रापृथिवी, पंक खरव अञ्बहुलभ          | सम ११४      | त्रसंख्यात द्वीपों में जघन्य भोगभूमि                 | १३३  |
| खर व पंक मःगों में देवों का निवा        |             | श्रंतिम द्वीप व समुद्र में कर्मभूमि                  | १३३  |
| नरकों में पटल व बिले                    | ११६         | मध्यलोक में श्रकृत्रिम चैत्यालय                      | १३३  |
| नरकों में शरीर की ऊँचाई व श्रायु        | ११७         | ज्योतिष्क लोक                                        | १३४  |
| नरक;संबंधी गति आगति                     | ११८         | 'निमित्त' चन्द्र, सूर्यं व कुम्भकार                  | १३४  |
| प्रत्येक नरक में उत्पन्न होने के वार    | ११५         | चन्द्र और सूर्य का चार चेत्र                         | १३४  |

| विषय                                    | पृष्ठ | विषय                                    | বৃদ্ধ |
|-----------------------------------------|-------|-----------------------------------------|-------|
| 'चक्रवर्ती' सूर्य में जिनविम्ब के दर्शन | १३४   | सम्यन्दृष्टि का वीतराग-विशेषण क्यों     | १४१   |
| नत्त्रत्रों का कथन                      | १३६   | जितने ऋंशों में राग उतना बंध            | १४२   |
| दिवस में हानि वृद्धि                    | १३७   | सरागी का भेदिवज्ञान निरर्थक             | १४२   |
| ऊर्द्धलोक-कथन व स्वर्गी के नाम          | १३८   | द्रव्य व भाव मोन                        | १४२   |
| वार्तिक का लच्चण                        | १३८   | परमात्मा का सुख                         | १४३   |
| स्वर्गी के उत्सेध व इन्द्र              | १३६   | संसारी जीवों के भी ऋतीन्द्रिय सुख       | १४४   |
| मोत्त-शिला व सिद्ध स्थान १३६,           | १४०   | निरन्तर कर्म बंध व उदय, मोच्न कैसे      | १४४   |
| स्वर्गपटल व विमान संख्या                | १४०   | श्रात्मा संबंधी नौ दृष्टांत             | १४४   |
| सौधर्म सम्बंधी विमान                    | १४१   | निरंतर मोच्च किंतु संसार जीव शुन्य नहीं |       |
| देवों की ऋायु                           | १४१   | पुरुव-पाप, शुभ-श्रशुभोपयोग              | १४६   |
| निश्चय लोक                              | १४२   | पुण्य प्रकृतियों के नाम                 | १४७   |
| पाप का लहागा                            | १४३   | षोडशभावना व सम्यक्त की मुख्यता          |       |
| वोधि-दुर्लभ अनुप्रेचा                   | १४३   | तीन मूढ़ता आदि २४ दोष                   | १४८   |
| मनुष्य त्रादि की उत्तरोत्तर दुर्लेभता   | १४३   | द्यागम-अध्यातम से सम्यक्त्वका लच्छ      |       |
| विषय कषायादि की बहुलता                  | १४३   | भक्ति व पुरुष से परमात्मपद की प्राप्ति  |       |
| वोवि व समाधि का लच्छ                    | १४४   | सम्यग्दृष्टि का स्वर्ग में जीवन         | 328   |
| धर्म अनुप्रेचा व धर्म का लच्छा          | 888   | मिध्यादृष्टि का पुरुष बंध               | 3%    |
| <b>८४ लाख</b> योनि                      | १४४   | भेदाभेद रत्नत्रय के धारक गण्धर          | 3%9   |
| धर्म से अभ्युदय सुख                     | १४४   | तीसरा श्रधिकार १६०-३                    | १३४   |
| परीष्ट जय ू्                            | १४६   | व्यवहार व निश्चय मोत्तमार्ग             | १६०   |
| चारित्र, उसके भेद व लच्चरा              | १४६   | निश्चयव व्यवहार मोत्तमार्ग साध्यसाध्य   | 5१६१  |
| कौन चारित्र किस गुणस्थान में            | १४७   | निश्चय मोदःमार्ग                        | १इ१   |
| शुभोपयोगरूपव्यवहाररत्नत्रय से पापसं     |       | रत्नत्रयमयी आत्मा ही मोच का कारए        | १६१   |
| शुद्धोपयोगरूप निश्चयरत्नत्रय से पुण्य-प | त्प   | निश्चय्सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र        | १६२   |
| का संवर                                 | १४८   | व्यवहार सम्यग्दर्शन                     | १६३   |
| संवर में असमर्थी के लिये त्रत आदि       | १४८   | 'सम्यक्शीन' सम्यक्तान की कारण           | १६३   |
| ३६३ मतों के नाम                         | 389   | गौतमगणधर,ऋग्निभूत,वायुभूतकीकथ           | ा१६४  |
| योग-कपाय से बंध, अकषाय से अबंध          |       | श्रभव्यसेन मुनि                         | १६४   |
| द्रव्यभाव व सविपाक-ऋविपाक निर्जरा       | 388   | सम्यक्त्व विना तप त्रादि वृथा           | १६४   |
| च्चंत्रंग बहिरंग त्प-स्वरूप व साध्य साध | न १५० |                                         | १६४   |
| निर्जरा संवर पूर्वक                     | १४१   | निश्चय से तीन मूद रहितता                | १६६   |
| सराग सन्यग्दृष्टि की निर्जरा से ऋशुभ    |       | आठ मद्                                  | १६७   |
| कर्म-नाश,संसारस्थिति छेद,परंपरामो च     | १४१   |                                         | १७२   |
| वीहराग सम्यग्दृष्टि की निर्जरा          | १५१   | छह भनायतन, श्रानायतन का सर्व            | १६७   |

| ø | `  |   |    |
|---|----|---|----|
| ľ | टो | ы | य  |
| ı | ٦, | 7 | ٦. |

#### যুম্ভ

### विषय

ďΒ

| निःशंकित व व्यवहार निःशंकित               | १६८        |
|-------------------------------------------|------------|
| जिनेन्द्र में असत्यता के कारणों का अभाव   | १६८        |
| विभीषण, देवकी व वसुदेव की कथा             | १६८        |
| सात भय                                    | ३३१        |
| निश्चय निःशंकित, ज्यवह र कारण             | १६६        |
| निष्कांचित व व्यवद्दार निष्कांचित         | १६६        |
| सीता की कथा                               | १७०        |
| निश्चय निष्कांचित को व्यह्वार कारण        |            |
| निर्विचिकित्सा व व्यवहार निर्विचिकित्स    | १९७०       |
| द्रव्य व भाव निर्विचिकित्सा १७०,          | १०१        |
| निश्चय निर्विचिकित्सा, व्यवहार कारण       | १७१        |
| अमृदृदृष्टि व व्यवहार अमृदृदृष्टि         | १७१        |
| निश्चय अमूददृष्टि, व्यवहार कारण           | १७१        |
| संकल्प विकल्प का सन्तरम १६७,              | १७२        |
| उपगूहन तथा व्यवहार व निश्चय               | १७२        |
| स्थितिकरण गुण, व्यवहार व निश्चय           | १७३        |
| मोह कर्मोदय से मिथ्यत्व व रागाहि          | १७३        |
| वात्सल्य गुरा, व्यवहार व निश्चय           | १७३        |
| श्रकम्पनाचार्य व विष्णुकुमार कथा          | १७३        |
| वज्रकरण व सिंहोदर कथा                     | १७४        |
| मुनि भेदाभेद रत्नत्रय के आराधक            | १७४        |
| श्रावक भेदाभेद रत्नत्रय के त्रिय (प्रेमी) | १७४        |
| प्रभावना गुण, व्यवहार प्रभावना            | १७४        |
| निश्चय प्रभावना, व्यवहार कारण             | १७४        |
| सरागव्यवद्दार सम्यक्तव से साध्य, वीतर     | (भा-       |
| चारित्र का अविनाभाषी, वीतराग निश्         | इय 💮       |
| सम्यक्तव                                  | १७४        |
| सम्यग्द्रष्टि कहाँ-कहाँ उत्पन्न होता है   | १७६        |
| किस गति में कौनसा सम्यक्त                 | <b>two</b> |
| सम्यग्झान, व्यवहार व निश्चय               | १७७        |
| संशय, विभ्रम, विमोद                       | १७८        |
| 'साकार' शब्द का ऋर्थ                      | १७५        |
| द्वादशाङ्क व श्रङ्क बाह्य                 | ફેળદે      |
| ्वार अनुयोग, अनुयोग शब्द का अर्थ          | १८०        |
| निश्चय सम्यग्ज्ञान, व्यवहार साधन          | १८०        |
| माया, मिथ्या, निदान शल्यों का स्वरूप      | १⊏१        |

| ज्ञान सबिकल्प-निविकल्प व स्वपर प्रकाशः      | क्रस्मर |
|---------------------------------------------|---------|
| 'दर्शन' सामान्यम्रहण् व सत्तावलोकन          | १८३     |
| सम्यम्दर्शन रुविकल्प, दर्शन निर्विकल्प      | १८३     |
| रुम्यग्दर्शन व दर्शन में ऋन्तर              | १८३     |
| <b>छ ग्रस्थों के दर्शन</b> पूर्वक ज्ञान     | የፍሄ     |
| केवली के दर्शन व ज्ञान युगपत १८४-           | १८४     |
| दर्शन का लच्चण सिश्वकर्ष                    | १८४     |
| लिंगज व शब्दज श्रुतज्ञान                    | የፍሂ     |
| मतिज्ञान पूर्वीक श्रुत व मनःपर्यय           | १⊏४     |
| मतिझान उपचार से दर्शन                       | १८४     |
| 'छद्मस्थ' का ऋर्थ                           | የፍሄ     |
| तर्क व सिद्धांत से दर्शन का लक्त्रण         | १८६     |
| ज्ञान पर-प्रकाशक, दर्शन स्व-प्रकाशक         | १८७     |
| सामान्य विशेषात्मक वस्तु                    | १८७     |
| सामान्य प्र.हक दर्शन तो ज्ञान अप्रमाण       | १८७     |
| 'ज्ञान स्वरूप आस्मा' प्रमास है              | १≒७     |
| 'खात्मा' स्व-पर सामान्य विशेषका ज्ञाता      | १८७     |
| ज्ञानको जानने सेदर्शनपरका भी ज्ञाता         | १मम     |
| 'सामान्य' का ऋर्थ 'आस्मा' कैसे              | १८८     |
| तर्फ व सिद्धान्त से 'सामान्य' का ऋर्थ       | १८८     |
| सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान में ऋग्तर         | १मध     |
| श्रभेद से ज्ञान की अवस्था विशेष सम्यकः      | व १८६   |
| सम्यक्त्व व ज्ञानके घातक कर्म २ या १        | \$60    |
| शुद्धोपयोग ही वीतराग चारित्र                | १६०     |
| वीतरागचारित्रका साधक सरागचारित्र            | •       |
| व्यवहार चारित्र                             | \$80    |
| ञ्चवत दार्शनिक (सम्यग्द्रष्टि) <sub>.</sub> | 139     |
| 'श्रावक' पंचम गुग्गस्थानवर्ती               | 888     |
| ११ प्रतिमात्र्यों का स्वरूप                 | 939     |
| सकलचारित्र                                  | १६२     |
| श्रशुभोपयोग व शुभोपयोग का सत्त्रग           | ₹39     |
| निश्चयचारित्र, उत्कृष्टचारित्र              | १६३     |
| द्विविध मोत्तमार्गं का साधक ध्यान           | X38     |
| ध्यान का कथन                                | १६४     |
| ध्यांना का लच्चम                            | 339     |

[ VII पुष्ठ श्रनुमान, पत्त, हेसु द्रष्टान्त आदि 305 ३०६ बुद्धिहीन को शास्त्र अनुपकारी २१० एमोसिद्धाएं का ध्यान निश्चय को कारखर११ सिद्धों का स्वरूप तथा सिद्ध निश्चय से निराकार, व्यवहार से साकारं २११, २१२ सिद्ध चरमशरीर से किंचित ऊन २१२ निश्चय पंचाचार, व्यवहार कारण २१२,२१४ श्राचार्य-स्वरूप व निश्चय पंचाचार २१३ अंतरंग तप को बहिरंगतप कारण २१४ २१४ २१४ साधु का स्वरूप तथा बाह्य-आभ्यन्तर २१६ व्यवहार व निश्चय आराधना २१६ निज आत्मा ही पंचपरमेश्री रूप है २१७ ध्येय, ध्याता च ध्यान का लज्ञए २१५ २१६ निष्पन्न स्रवस्था में निज स्नात्मा ध्येय 388 385 नाना पदार्थ ध्यान करने योग्य 385 व्यवहार रत्नत्रय के अनुकूत निश्चय ३१६ शुद्धोपये।ग एक देश शुद्ध निश्चय 38્ટ परम ध्यान का स्वरूप व नामांतर २१६ २२२

सर्वज्ञ की सिद्धि

द्रव्य-चेत्र-काल-भव-त्रन्तरित पदार्थ २०६

निश्चय व्रत

२०६

'महाव्रत के त्याग' का अर्थ

२२३

२२५

**२२**४

२२४

२२४

२२३, २२४

६३२

२३२

२३४

#### पुष्ठ अरत चक्री ने भी व्रत धारे ₹÷.¥ पैचम काल में ध्यान २२६ उत्सर्ग व अपवाद से ध्यान का कथन २२६ उत्तमसंहनन व १४पूर्वके ऋभाव में ध्यान२२६ द्रव्यश्रुतज्ञानाभाव में भी ऋष्ट्रप्रवचनमात्र भाव-श्रत से केवल-ज्ञानोत्पत्ति २२७ शिवभूति मुनिके द्रव्यश्रतज्ञानाभाव २२७ १२ वें गुरास्थान में जघन्य श्रुतज्ञान र्र् पंचमकाल में परम्परा से मोच २२द भेदाभेद रत्नत्रयकी भावना से संसार-स्थिति स्तोक २२६ उसी भव में भोच होने का नियम नहीं २२८ ऋल्पश्रुत ज्ञान से ध्यान २२म दुध्यीन का लच्चरा २२६ भोत्त के विषय में नयविचार २२६ बंधपूर्वक मोत्त २६६ शुद्ध निश्चय नय से न बंध, न मोच **२३**० द्रव्य-भाव मोत्त जीव-स्वभाव नहीं २३० द्रव्य व भाव-मोत्त का फलभूत अनन्त ज्ञान आदि जीव का स्वभाव २३०, २३२ पर्यायमोत्त एक देशशुद्धतिश्चयनय से २३० निश्चय-मोज्ञ ध्येय है, ध्यान नहीं २३०

| शुद्ध-द्रव्य की शक्ति रूप शुद्ध पार् | रेगामिक-    |
|--------------------------------------|-------------|
| भाव-निश्चयमोत्त जीव में पहले         | से          |
| विद्यमःन है                          | २३०         |
| जीव का लक्त्रण शुद्धपारिणामिक        | भाव         |
| <b>ऋविनाशी</b>                       | २३०         |
| 'त्रात्म।' शद्भ का ऋर्थ              | <b>२३</b> १ |
| 'ऋद्वेत-जीव-वाद' का खंडन             | २३२         |
| अनन्तज्ञान जीव का लत्त्रण            | २३०, २३२    |

'ऋध्यातम' शब्द का ऋर्थ

टीकाकार की भावना

प्रंथकार की अन्तिम भावना

लघु-द्रच्य-संग्रह २३४-२३६ वृहदू-द्रव्य-संगृह गाथाः २४०-२४४ वृद्धःसं गाथा वर्णानुक्रमिका २४५ लद्भःसं गाथा वर्णानुक्रमिका २४६ संकेत-स्वी २४६-२४८ पारिभाषिक शब्द-स्वी २४६-२६२ उद्धत वाक्य वर्णानुक्रमिका २६२



## ∙−≡ शुद्धि-पत्र ≡−∙

मूल से, भ्रम से तथा श्रज्ञान से, जो श्रश्चिद्ध रह गई; उनके लिये । यद्यपि यह 'शुद्धि-पत्र' लगा दिया, शेष करना ठीक विज्ञों के लिये ॥

| पृष्ठ    | पंक्ति    | <b>স</b> ংগ্ <u>য</u> ৱ                           | शुद्ध                   | पृष्ठ | पंक्ति | श्रशुद्ध                  | शुद्ध                   |
|----------|-----------|---------------------------------------------------|-------------------------|-------|--------|---------------------------|-------------------------|
| 8        | ٤         | भोजदेबा                                           | भोजदेवा                 | १२    | 8      | व्तवहार                   | व्यवहार                 |
| २        | ४,१८      | द्ब्बं                                            | दव्यं                   | १२    | ¥      | पदार्थपुन                 | पदार्थः पुन             |
| २        | १०        | ने                                                | ×                       | १२    | હ      | षटकं                      | षट्कं                   |
| २        | ११        | जो                                                | ×                       | १३    | 8      | द्धि                      | ब्रि                    |
| ३        | 5         | दुधियप्पो                                         | दुवियप्पो               | १३    | 5      | चचुर्दर्शन                | चचुर्दर्शन              |
| 3        | 3         | कर्म                                              | कर्म                    | १३    | 80     | कर्में                    | कर्म                    |
| 8        | ¥         | दच्यं '''गिहिट्टम्                                | द्व्वं ''' एिह्रिट्ट'   | 88    | 8      | यदवधि                     | यद्वधि                  |
| 8        | 5         | सञ्बदा                                            | सञ्बदा                  | १४    | ६,१४   | ष्टक                      | ष्ट                     |
| ×        | 3         | र्कि                                              | <b>किं</b>              | 88    | १०     | ऋठु                       | শ্বস্থ হ                |
| ×        | Ę         | बृन्द''''''(शिर्द्ध''                             | वृन्द ""'सिदिह"         | १४    | 5      | मुर्तामू <del>र</del> ीम् | मूर्चामूर्च             |
| ¥        | Ç         | दब्बं                                             | द्व्यं                  | १४    | १२     | संव्यबहार                 | संव्यवहार               |
| X        | १०        | चिच्चयोतिः                                        | चिज्ज्योतिः             | १४    | २७,२   | = चरित्र                  | चारित्र                 |
| ¥        | १०        | जीजादि<br>                                        | जीवादि                  | १६    | 8      | स्वर्गापपर्गा             | स्वर्गापवर्ग            |
| Ę        | -         | बृषभ<br>                                          | वृषभ                    | १७    | १४     | जीव                       | जीव                     |
| Ę        | <b>ર</b>  | वृषभेगोति<br>==================================== | वृषभेगोति               | १७    | २०     | पदार्थजो                  | पदार्थं को जो           |
| Ę        | Ę         | विपश्च निर्विष्न                                  | वाप्तिश्च निर्विध्नं    | १द    | २८     | भावना एक                  | भावना में एक            |
| 9        | १२        | पुनस्तन्                                          | पुनस्तत्न्-             | 38    | २६     | रूखा, कड़ा                | रूखा,नरम,कड़ा           |
| •        | <b>२४</b> | ऋधिधेय<br>—९                                      | <b>અમિધેય</b>           | २०    | 8      | मृतः "कर्म                | मूर्तः "कर्म            |
| 5        | ११        | कभ्मी''''वर्ग                                     | कम्मी …वर्ण             | २०    | २७     | "क्रिया" र्तिक"           | क्रिया "तिंक,           |
| <u>ج</u> | २३        | निर्मल;                                           | निर्मेल                 | २१    | G      | <b>ग्रिच्छियदो</b>        | ग्गिच्छयदो              |
| ٤        | 8         | भूतार्थ                                           | भूतार्थ                 | २१    | २१     | नी                        | नो                      |
| ٤        | २         | बचन कायव्या                                       | वचनका <b>यव्या</b><br>- | २२    | 5      | कम्म                      | कम्म                    |
| 3        | १३        | कंवल नोद्ध्वं                                     | केवल "नोद्ध्र्व         | २३    | 8      | <b>ग्रिच्छयण्दो</b>       | <b>ग्गिञ्झयग्</b> यदो   |
| १०       | 8         | <b>इ</b> ढानीं 🍖                                  | इद्:नीं                 | २४    | २      | गि्चय                     | <del>णिच्</del> छय      |
| १०       | Ę         | <b>अ</b> श्गमार्थः                                | <b>ऋ।गमार्थः</b> ।      | २४    | १२     | न <b>न्त रं</b>           | न्तरं                   |
| १०       | Śο        | भिनवाधि                                           | भिन्वाधि                | २४    | २      | समुद्धात                  | समुद्घात                |
| ११       | 3         | <b>बीर्य</b>                                      | वीर्य                   | २४    | १७     | ऋनु <b>भब</b>             | <b>ऋ</b> नुभव           |
| ११       | १३        | <b>अध्यास</b>                                     | श्रथ अध्यात्म           | २६    | 3      | समुदूघातः ्               | समुद्घातः               |
| ११       | २४        | जीब                                               | जीव                     | २६    | ११     | सिन्झियस्दो               | <del>लिच्छ</del> यस्यदो |

| _          |        | •                   |                                      |            |              |                      |                     |
|------------|--------|---------------------|--------------------------------------|------------|--------------|----------------------|---------------------|
| द्रष्ठ     | पंक्ति | <b>স্থয়</b> ত্ত    | शुद्ध                                | ã8         | पंक्ति       | <b>अ</b> शुद्ध       | शुद्ध               |
| જ્ષ્ઠ      | Ę      | <b>उत्तवं</b>       | <b>उत्तरं (रे</b> )                  | १३१        | Ę            | <b>इ</b> दवाकार      | इंप्वाकार           |
| જ્ષ્ટ      | હ      | "परिखाम"            | "परिखामि"                            | १३१        | ×            | स <b>हस्र-</b>       | सहस्र-              |
| ሂ          | ۶      | परिगमाभ्यां         | परिसामाभ्यां                         | १३२        | १६           | योजग                 | योजन                |
| 50         | ¥      | परिगामति            | परिशमित                              | १३४        | ३०           | धट                   | घट                  |
| ದ೦         | ×      | निश्चपेन            | निश्चयेन                             | १३६        | 3            | चन्द्रास्य           | चन्द्रस्य           |
| <b>=</b> 2 | હ      | सभ्यग्हष्टेस्तु     | सम्यग्दष्टेस्तु                      | १३६        | 5            | अत्थरमा सुडी         | ऋखएः ''सूत्रे       |
| दर         | १०     | परमत्थें            | पर्मत्थे                             | १३६        | 3            | त्रिंशत              | त्रिशत              |
| <b>=</b> ३ | Ę      | ता                  | ता                                   | १३६        | १३           | र्विशत्य             | विशत्य              |
| 44         | १२     | विज्ञेये:           | विज्ञेय:                             | १३७        | १०           | परिवेष्ठ्य           | परिवेष्ट्य          |
| 60         | ३      | पवेसनं              | पवेसगं                               | १३६        | 8            | मेरु                 | मेरू                |
| દફ         | હ      | ल <b>ञ्च</b> रा     | लच्च्                                | १३६        | 3            | सनःकुमार             | सानःकुमार           |
| 33         | २      | तास्तेया            | तस्तेया                              | १४०        | 8            | <i>ष</i> ह्योत्तर    | <i>व</i> द्योत्तर   |
| 3,3        | 3      | ज्ञान दशैन          | ज्ञानदर्शन                           | १४०        | છ            | <b>इ</b> गत्तीस      | <b>इ</b> गतीस       |
| १००        | १०     | भावशुद्धिः          | भावशुद्धिः                           | १४०        | y            | दोगिए-               | दोणिगए-             |
| १०४        | २६     | द्रव्यासंसार        | द्रव्यसंसार                          | १४०        | २३           | <b>अनुदिशा</b>       | श्रनुदिश            |
| १०४        | १३     | श्रेएय              | श्रेग्य                              | १४३        | 8            | इंदियवसदा            | इंदियवसदा य         |
| १०६        | ११     | मध्यमानि            | मध्य <b>म</b> ानि                    | १४३        | Ę            | वोधि                 | बोधि                |
| १०७        | 5      | <b>ऋस्थि</b>        | ऋस्थि                                | १४३        | २३           | प्राग्मुखता          | पराङ्मुखता          |
| १०७        | 3      | सु पडरा             | सुपंडरा                              | १४४        | ٤            | गि्चद्र              | <b>णिश्चिदर</b>     |
| १०⊏        | Ę      | परमोबन्धु           | परमो बन्धु                           | १४४        | 8            | र्त्नृत्रत           | रत्नत्रय            |
| १११        | 3      | मा <b>स्त्र</b> वा  | मा <b>स्त्र</b> वा                   | १४७        | 3            | <b>छेदोपस्थानम्</b>  | छेदोपस्थापनम्       |
| ११२        | 5      | निर्जरानु प्रेचा    | निर्ज् <b>रा</b> नुप्रे <b>ज्ञां</b> | १४७        | १६           | पृवक्त्व             | <u>पृथक्त्व</u>     |
| ११२        | १•     | गले                 | गलने                                 | १४८        | G            | व्याख्यान            | व्याख्यानं          |
| ११४        | હ      | मध्य                | मध्ये                                | १४८        | .3           | तानी                 | तानि                |
| ११४        | ×      | कोऽर्थ ?            | कोऽर्यः ?                            | 388        | ११           | तस्सङ्गं             | तत्सडनं             |
| ११७        | ¥      | षटकं                | <b>घट्</b> कं                        | १४०        | <b>ર</b>     | इत्याध्याहार:        | इत्यध्याहार:        |
| 388        | 8      | <b>पञ्च</b> माण्यां | पञ्चमाणाग्                           | १४१        | 8            | ज्ञानिनानामपि<br>    | ज्ञानिनाम <b>रि</b> |
| 398        | ¥      | मासुरो              | मसुरो                                | १५१        | <b>ર</b><br> | तत्रौत्तरम्          | तत्रोत्तरम्         |
| १२०        | ξ      | ससुद्र-             | .ु<br>समु <b>द्र</b> -               | 8 78 S     | 8            | कारनेन<br>           | कारखेन              |
| १२०        | १२     | संख्ये              | संख्येय                              | १४२<br>१४२ | ू<br>२०      | हारणं<br>राग श्रादिक | हारो<br>ॅ           |
| १२१        | ૨      | वंशा-               | वंशा                                 | १४२<br>१४३ | 8            | तद्मथा               | ×<br>त्यथा          |
| १२३        | ٤      | गजद्दव              | गजदन्त                               | १४३        |              | सर्वेका <b>मु</b>    | प्यया<br>सर्वकालमु  |
| १२४        | 8      | सहस्रा              | सहस्रा                               | १४६        | ,,           | भावितकाल             | भाविकाल<br>भाविकाल  |
| १३०        | १०     | छ्रष्य""बोधव्या     | <b>छप्प"</b> बोधव्या                 |            | Ġ            | षष्ठम                | षद्ध                |

| रिब्ट | पंक्ति | <b>ষ্ম</b> য়ুব্ধ    | शुद्ध                   | पृष्ठ      | पंक्ति   | <b>স</b> গুৱ            | शुद्ध                     |
|-------|--------|----------------------|-------------------------|------------|----------|-------------------------|---------------------------|
| २७    | ¥      | संख्ये ' पूर्गी      | संख्येय''''पूर्ण        | 80         | १२       | <b>उप्पाद</b> एहिं      | <b>स्पादवएहिं</b>         |
| २७    | Ę      | पुग्दल               | पुद्गल                  | ४१         | ¥        | म्बशुद्धात्म            | स्वशुद्धात्म              |
| २म    | ₹      | पंव <del>क्</del> खा | पंचक्खा                 | ક્ષર       | <b>ર</b> | पदार्थ-                 | पदार्थ-                   |
| २्प   | ३      | तेज्ञो               | तेजो                    | ૪ર         | 3        | खेढरहितत्व              | खेदरहितत्व                |
| २८    | 5      | कमंं मूता            | कर्म "भूता              | ४३         | १०       | यम्तु                   | यस्तु                     |
| २८    | १६     | (ये सब ं हैं)        | ये सब र हैं             | <b>૪</b> ર | १४       | <b>अनग्त</b>            | <b>अ</b> नन्त             |
| ₹⋤    | १=     | श्वस्पज्ञ, जीव       | श्रत्यज्ञ जीव,          | 88         | २        | वद्धं                   | बद्धं                     |
| ₹&    | 8      | स्त्रीन्द्रयाः       | स्त्रीन्द्रियाः         | 88         | ६        | लाम्बु                  | ्.<br>लाबु                |
| ३०    | १०     | इंन्दिय              | इंदिय                   | 88         | હ        | स्वभाषोद्ध्व            | स्वभावोद्ध                |
| ३०    | १२     | चतुर्देश             | चतुर्दश                 | 88         | 8        | <b>ठ्यव</b>             | <b>ट्यय</b>               |
| ३०    | १३     | विच                  | वची                     | ४६         | £        | सुरात:                  | सुगत:                     |
| ३०    | २०     | पाखंडी               | पांखड़ी                 | ४६         | १६       | ''विप्सु''              | ''विष्णु''                |
| 38    | ?      | ति मस्सवे            | तिमस्स वे               | ४६         | २४       | परमात्मा                | परमात्मा शिव              |
| ३२    | રૂ     | सांसा-               | संसा-                   |            |          |                         | है। काम क्रोधादि          |
| ३२    | (g     | श्रिणियिठ्ठ          | श्रिणियद्वि             |            |          | ٠.                      | के जीतने से               |
| ३२    | 5      | या ।                 | य ।                     | 80         | १२       | मिध्यासा                | मिध्यात्वसा               |
| ३३    | २४     | ?                    | 1                       | 상도         | १२       | रुवादि                  | रूवादि                    |
| 38    | 3      | एवातीव               | एवातीत                  | 88         | ¥        | चेचना                   | चेतना                     |
| ३४    | १२     | परमात्मत्त्वै        | परमाःमत <del>र</del> वै | ¥₹         | ş        | लच्चग                   | लच्चरा                    |
| 38    | २्७    | श्चतीव               | <b>अतीत</b>             | XX         | १६       | त्र्यवस्या<br>— • • • • | <b>अवस्था</b>             |
| ३४    | ३०     | वांछदिरूप            | वांछ।दिरूप              | ሂፍ         | १३       | परमोडो<br><del>८०</del> | परमङ्घो                   |
| ३४    | ?      | पशम च्चपग्           | पशमनद्भप्रा             | 3%         | 8        | स्थिति<br>र             | स्थितिः                   |
| ₹X    | २      | गुरथासन              | गुगस्थान                | ६२         | २४       | ( षरम                   | ( परम                     |
| ąх    | έ      | द्वादश               | द्वाद्श                 | ६३         | <b>१</b> | व्यय ध्रीव्या           | व्ययभ्र <del>ीव्</del> या |
| ₹X    | હ      | विच⊦र                | वीचार                   | ξX         | ξ        | पल्लिवएग्               | पलविएगा                   |
| З¥    | १०     | वर्तिनो              | वर्तिनो                 | Ęĸ         | ११       | ब्याख्यान               | <u>ञ्याख्यान</u>          |
| ąх    | १४     | करेंग                | करण                     | ξX         | २२       | त्रमाव                  | श्रभाव                    |
| ₹¥    | २३     | <b>श्रवि</b> चार     | <b>अवीचार</b>           | Ę۳         | 3        | सिद्धयती                | सिद्ध <mark>यती</mark>    |
| ३६    | છ      | गिजने                | गिजिने                  | ૭૦         | ą        | तिष्टति _               | तिष्ठति                   |
| ३८    | ξ      | द्व्यम               | इयम                     | ઉ૦         | ६        | सहाकारि                 | सहकारि                    |
| ३⊏    | १४     | जो _                 | X                       | છ          | १३       | सब्बरह्                 | सन्वरहु                   |
| ३⊏    | १७     | मार्गणा भी           | मार्गणा में भी          |            | १०       | पर्याययै                | पर्याये                   |
| ३६    | १४     | ये                   | ×                       | હરૂ        | 8        | खुः                     | खु                        |
| 80    | ११     | सिद्धाः              | सिद्धा                  | જ્જ        | ×        | चउवरो                   | चडरो                      |

| XII   | ]        | वृह <b>द्</b> द्रव्यसंप्रहः |                            |             |            |                         | [ शुद्धि-पत्र                      |
|-------|----------|-----------------------------|----------------------------|-------------|------------|-------------------------|------------------------------------|
| पुष्ठ | पंक्ति   | <del>স্</del> বয়ুদ্ৰ       | शुद्ध                      | घृष्ठ       | पंक्ति     | <del>স</del> ংযুদ্ধ     | शुद्ध                              |
| १५७   | Ę        | कुरु                        | कुरू                       | २०५         | १०         | कभ्मो                   | कम्मो                              |
| १४८   | ø        | देशान्तार                   | देशान्तर                   | २०६         | २          | भवान्तरिताः             | भवान्तरिताः*                       |
| ३४१   | 3        | सप्तत्त्वा                  | सप्ततत्त्वा                | २०६         | ₹१         | X                       | <b>क'स्</b> वभावान्तरिताः'         |
| १६१   | ঽ        | तित्ति                      | तत्ति                      | २११         | ą          | परमेष्टी                | इत्यपिपाठः ।<br>परमेष्ठि           |
| १६३   | १३       | शहरोः                       | सद्दशैः                    | २१३<br>२१३  | •          | नेपन्य<br>चैचन्य        | चैतन्य                             |
| १६४   | <b>२</b> | गोतम                        | गौतम                       | २१ <b>४</b> | v v        | सम्बधं                  | यतन्य<br>सम्बन्धं                  |
| १६४   | १२       | शेष:                        | शेषाः                      | २१४<br>२१४  | १०         | सम्भव<br>स्वाध्यास्त    | सन्बन्ध<br>स्वाध्यायस्त            |
| १६६   | 5        | ल-च्रा                      | लच्च्या                    | २१ <b>४</b> | <b>,</b> • | रय <b>ग्तय</b>          | स्याज्यायस्य<br>स्यग् <b>त्त</b> य |
| १६८   | હ        | रावणा                       | रावण                       | <b>२१</b> ४ | ×          | रवरत्तव<br>बाह्यभ्यन्तर | रपस्ताप<br>बाह्याभ्यन्तर           |
| १७१   | ş        | बस्नाप्रावरगां              | 'वस्नाप्रावरणं             | २१म         | ×          | गि <u>ष्टिख</u> यं      | गि <b>च्छ</b> यं                   |
| १७१   | १२       | पुनस्तम्यैव                 | पुनस्तस्यैव                | २१⊏         | <b>38</b>  | परमेष्टिचा<br>-         | परमेष्ठ <del>य</del> ा             |
| १७१   | ३१       | 🗴 १. वस्त्रप्राव            | रिएां' इत्यपि पाठः         | २१=         | १७         | भगवात्                  | भगवान्                             |
| १७३   | ₹        | प <b>रि</b> त्युक्तं        | परित्यक्तु'                | २१म         | २०         | निःष्टुह                | निष्पृद्ध                          |
| १७३   | હ        | परमात्व                     | परमाःम                     | २२०         | ` <b>ફ</b> | विवेकी                  | विवेक <u>ि</u>                     |
| १७६   | •        | गतिमुत्प <b>न्न</b>         | गतिस <b>मु</b> ल् <b>न</b> | २२२         | ,<br>ą     | ज्ञानोस्पत्ति           | झानोत्पत्ति                        |
| १७६   | G        | प्रथमानोयोगो                | प्रथमानुयोगो               | २२६         | ×          | कस्मादित                | कस्मादिति                          |
| १८०   | १३       | बध''''रूपं,                 | वध "रूपं                   | ररम         | १३         | मुक्ते                  | भुक्ते                             |
| १८२   | ११       | शास्त्रा                    | शास्त्रा                   | २२६         | ×          | संवेरे                  | सं <del>व</del> रे                 |
| १८४   | હ        | मनः पर्पय                   | मनः पर्यय                  | २३१         | १          | कमेव                    | कभावेन                             |
| १द्म७ | 3        | कारोना                      | कारगोना                    | २३२         | ξ          | लच्यां                  | लच्नर्ग                            |
| १८१   | १०       | घादादी                      | धातादौ                     | २३३         | १४         | परिहार्थं               | परिहारार्थं                        |
| 838   | १४       | <b>द्वियीय</b>              | द्वितीय                    | २३४         | 3          | पदेश                    | पदेश (स)                           |
| १६८   | 8        | परम                         | परम्                       | २३६         | १८         | प्ररिणयाण               | परिगायाग                           |
| 33\$  | २०       | 'पृथक्त्व                   | 'पृथक्त्ववितर्क            | र३६         | २४         | गच्छांता                | गच्छंता                            |
| २००   | १४       | सृ₹क                        | सूद्रम                     | २३⊏         | 38         | बिग्गिम्मुक्को          | विश <del>्विम्मुक</del> ्को        |
| २०३   | 3        |                             | क्काया मुणिखो।             |             | २१         | ठाग्                    | ठाग्ग (ताग्ग)                      |
| २०४   | १३       | परमेष्टिनां                 | परमेष्टिनां                | २४⊏         | २/२७       | भा.सं. ६४               | भा.सं. ६६४                         |

नोट:—'व' के स्थान पर 'व' म्रोर 'व' के स्थान पर 'व' तथा ' ' के स्थान पर ' ' छप गया है। भाषा टीका में गाया के उद्धृत वाक्यों में यदि म्रशुद्धि हो तो उनको गाया भनुसार शुद्ध करके पढ़ने की कृपा करें।



### श्रीनेमिचन्द्रसिद्धान्तिदेवविरिष्वतः

## बृहद्द्रव्यसंग्रहः ।

[ संस्कृतटीकया हिन्दीटीकया च समेतः ]

श्रीब्रह्मदेवकृत-संस्कृतटीका । प्रणम्य परमात्मानं सिद्धं त्रेलोक्यवन्दितम् । स्वाभाविकचिदानन्दस्वरूपं निर्मलाव्ययम् ॥१॥ शुद्धजीवादिद्रव्याणां देशकं च जिनेश्वरम् । द्रव्यसंग्रहमुत्राणां वृत्ति वच्ये समासतः ॥२॥ युग्मम् ।

श्रथ मालवदेशे धारानामनगराधिपितराजभोजदेवाभिधानकलिकालचक्रवर्ति-सम्बन्धिनः श्रीपालमहामण्डलेश्वरस्य सम्बन्धिन्याश्रमनामनगरे श्रीम्नुनिसुव्रततीर्थ-करचैत्यालये शुद्धात्मद्रव्यसंवित्तिसम्रत्यन्नसुखामृतरसास्वादविपरीतनारकादिदुःख-भयभीतस्य परमात्मभावनोत्पन्नसुखसुधारसपिपासितस्य भेदाभेदरत्नत्रयभावनात्रिय-

> निःसीमज्ञानादिकशक्तिशुक्त जो शुद्ध प्रसुद्ध वसुकर्ममुक्त है । प्रणाम करता हूँ जिनेन्द्रदेव को त्रिलोक-वंद्य जो युक्तियुक्त है ॥

भाषार्थ—त्रिलोक से बंदनीय, स्वाभाविक चैतन्य (ज्ञान) व त्रानन्द (सुख) मथी, कर्म रूपी मल से रहित, तथा त्रविनश्वर, ऐसे सिद्ध परमात्मा को त्रौर शुद्ध जीव त्रादि इह द्रव्यों का उपदेश देने वाले श्री जिनेन्द्र (श्वरिहन्त ) भगवान को नमस्कार करके मैं (बहादेव) द्रव्यसंबह यन्थ के सुत्रों की बृत्ति (टीका) को संत्रेप से कहुंगा ॥१–२॥

वृत्त्यर्थ—भालवा देश में धारा नगरी के शासक कलिकालचकवर्ती 'भोजदेव' राजा का सम्बन्धी 'श्रीपाल' महामण्डलेश्वर (राज्य के कुछ श्रंश का शासक) था। उस श्रीपाल के 'श्राश्रम' नगर में श्री मुनिसुब्रतनाथ तीर्थद्वर के मन्दिर में 'सोम' सेठ के लिये 'श्रीनेमिचन्द्र'

**१**; 'तत्वानाम्' इति पाठान्तरम् ।

स्य भव्यवरपुण्डरीकस्य भाण्डागाराद्यनेकिनयोगाधिकारिसोमाभिधानराजश्रेष्ठिनो निमित्तं श्रीनेमिचन्द्रसिद्धान्तदेवैः पूर्वं षड्विंशितिगाथाभिर्लघुद्रव्यसंग्रहं कृत्वा पश्चाद्विशेषतत्त्रपरिज्ञानार्थं विरचितस्य वृहद्द्रव्यसंग्रहस्याधिकारशुद्धिपूर्वकत्वेन व्या-ख्या वृत्तिः प्रारम्थते । तत्रादौ "जीवमजीवं दब्वं" इत्यादि सप्तविंशितिगाथापर्यन्तं षड्द्रब्यपञ्चास्तिकायप्रतिपादकनामा प्रथमोऽधिकारः । तदनन्तरं "श्चासववंधण्" इत्याद्येकादशगाथापर्यन्तं सप्ततन्त्रनवपदार्थप्रतिपादनमुख्यतया द्वितीयो महाधि-कारः । ततः परं "सम्मद् सण्णाणं" इत्यादिविंशितिगाथापर्यन्तं मोत्तमार्गकथन-मुख्यत्वेन ततीयोऽधिकारश्च । इत्यष्टाधिकपञ्चाशिद्गाथाभिरिधकारत्रयं ज्ञातव्यम् ।

सिद्धान्त चक्रवर्ती ने लयु द्रव्यसंप्रह का पहले २६ गाथात्रों में निर्माण किया था। यह सोम सेठ ने गुद्ध त्यात्म—द्रव्य के संवेदन से उत्पन्न होनेवाले मुखामृत रस के आस्वाद से विपरीत जो नरकादि के दुख से भयभीत था और परमात्मा की भावना से प्रगट होने वाले मुखक्षणी अमृत रस का प्यासा था, भेद—अभेद रूप रत्नत्रय (निश्चय व्यवहार रूप रत्नत्रय—सम्यग् दर्शन, सम्यक्त्तान, सम्यक्तारित्र) भावना का बहुत प्रेमी था, भव्य जनों में श्रेष्ठ था तथा राजकोष (राज-खजाने) का कोषाध्यक्त (खजानची) आदि अनेक राज-कार्यों का अधिकारी था। फिर श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती ने उस लघु द्रव्यसंप्रह को विशेष तत्त्वज्ञान कराने के लिये बढ़ाकर ४५ गांथाओं में रचा, उस बड़े द्रव्यसंप्रह के अधिकारों का विभाजन करते हुये में (ब्रह्मदेव ) वृत्ति आरम्भ करता हूँ।

उस वृहद्दूव्यसंग्रह्नामक शास्त्र में पहले ''जीवमजीवं द्व्वं'' इस गाथा से लेकर "जीविदयं त्रायास" इस सत्ताईसवीं गाथा तक जीव १; पुद्गल २; धर्म २; त्राधर्म ४ और आकाश ४ और काल ६ इन छः द्रव्यों का तथा जीव १; पुद्गल २; धर्म २; त्राधर्म ४ और आकाश ४ इन पाँचों अस्तिकायों का वर्णन करने वाला पड्दूव्य पंचास्तिकायप्रतिपादक नामक पहला अधिकार है। इसके बाद "आसवबंधणसंवर" इस गाथा से लेकर "सुह्असु-हमावजुत्ता" इस अडतीसवीं गाथा तक जीव १; अजीव २; आस्रव ३; बंध ४: संवर ४; निक्जरा ६ और मोत्त ७ इन सातों तत्वों का और जीव १; अजीव २: आस्रव ३; बंध ४; संवर ४; निक्जरा ६; मोत्त ७; पुण्य = और पाप ६ इन नव पदार्थों का मुख्यता से प्रति-पादन करने वाला "सप्ततत्त्वनवपदार्थप्रतिपादक" नामक दूसरा महा अधिकार है। तदनन्तर "सम्मद्दंसण्णाण्यं" इस गाथा से लेकर अगली बीस गाथाओं तक मुख्यता से मोत्तमार्ग का वर्णन करने वाला तीसरा अधिकार है। इस प्रकार अट्ठावन गाथाओं द्वारा तीन अधि-कार जानने चाहियें।

१; 'मुख्यतया' इति पाठान्तरम् ।

तत्राप्यादी प्रथमाधिकारे चतुर्दशगाथापर्यन्तं जीवद्रव्यव्याख्यानम् । ततः परं 
"अज्जीको पुण ऐक्री" इत्यादि गाथाष्टकपर्यन्तमजीवद्रव्यकथनम् । ततः परं 
"एवं छ्रब्भेयमिदं" एवं स्त्रपश्चकपर्यन्तं पञ्चास्तिकायविवरणम् । इति प्रथमाधिकारमध्येऽन्तराधिकारत्रयमवकोद्धव्यम् । तत्रापि चतुर्दशगाथासु मध्ये नमस्कारसुख्यत्वेन प्रथमगाथा । जीवादिनवाधिकारस्रचनरूपेण "जीवो उवत्रोगमश्रो"
इत्यादि द्वितीयस्त्रगाथा । तदनन्तरं नवाधिकारिववरणरूपेण द्वादशस्त्राणि
मवन्ति । तत्राप्यादौ जीवसिद्धन्यर्थं "तिक्कालं चदुपाणा" इतिप्रभृतिस्त्रमेकम्,
तदनन्तरं ज्ञानदर्शनोपयोगद्वयकथनार्थं "उवश्रोगो दुवियप्पो" इत्यादिमाथात्रयम्,
ततः परममूर्त्तवकथनेन "वण्णरमपंच" इत्यादिस्त्रमेकम्, ततोऽपि कर्मकर् त्वप्रतिपादनरूपेण "पुग्गलकम्मादीणं" इतिप्रभृतिस्त्रमेकम्, तदनन्तरं भोक्तृत्वनिरूपणार्थं "ववहारा सुद्दद्वर्वं" इत्यादिस्त्रमेकम्, ततः परं स्वदेद्वप्रमितिसिद्ध् यर्थं
"श्रणुगुरुदेद्वपमाणो" इतिप्रभृतिस्त्रमेकम्, ततोऽपि संसारिजीवस्वरूपकथनेन

उन तीनों अधिकारों में भी आदि का जो पहला अधिकार है उस में १४ गाथा द्वारा 'शिक्कम्मा ऋद्रुगुरा।'' इस गाथा तक जीवद्रव्य का व्याख्यान है । उसके आगे ''अजीवो पुरा रोजो" इस गाथा मे लेकर ''लोया यासपरेसे" गाथा तक की आठ गाथात्रों में त्रजीवद्रव्य का वर्णन है । तदनन्तर "एवं छव्मेयमिदं" इस गाथा से लेकर पाँच गाथाओं में ''जावदियं ऋावासं'' इस गाथा तक पाँच ऋस्तिकायों का वर्णन करने वाला तीसरा अन्तराधिककार है। इस तरह प्रथम अधिकार में तीन अन्तराधिकार समभने चाहियें । प्रथम ऋधिकार के पहले ऋन्तराधिकार में जो चौवह गाथाएँ हैं उनमें नमस्कार की मुख्यता से पहली गाथा है । जीव ऋादि नव ६ ऋधिकारों के सूचना रूप से "जीवो उवझोगमञ्जो" दूसरी सूत्र गाथा है। इसके पश्चात् नौ अधिकारों का विशेष वर्णन करने रूप बारह गाथाएँ हैं। उन १२ सूत्रों में भी प्रथम ही जीव की सिद्धि के लिये 'तिकाले चदुपाए।" इत्यादि एक गाथा है । इसके बाद ज्ञान और दर्शन इन दोनों उपयोगों को कहने के लिये "उवत्रोगो दुवियपो" इत्यादि तीन गाथा सूत्र हैं। तदनन्तर जीव की अमूर्त्तता का कथन रूप "वरण्रसपंचगंधा" एक गाथासत्र है । तत्पश्चात जीव के कर्मकर्तु तो का प्रतिपादन करने रूप "पुग्गलकम्मादीएा" एक गाथाछत्र है । इसके पीछे जीव के कर्मफलों के भोक्तापने का कथन करने के लिये "ववहारा सुह्दुक्ख" इत्यादिक एक गाथा है । उसके पीछे जीव को अपने देह-प्रमाण सिद्ध करने के लिये "ऋगुगुक्देहपमाणी" एक गाथासूत्र है। इसके बाद संसारी जीव के स्वरूप का कथन करने रूप "पुढविजल तेजवाऊ" चादि तीन गाथामृत्र हैं। इसके अनन्तर "णिकस्सा अठ्युणा" गाथा के प्रवर्धि में जीव के सिद्ध- "पुढविजलतेउवाऊ" इत्यादिगाथात्रयम् , तदनन्तरं "शिक्कम्मा महुगुगा" इति प्रभृतिगाथापूर्वार्धेन सिद्धम्बरूपकथनम् , उत्तरार्धेन पुनरूर्धगतिस्वभावः । इति नमस्कारादिचतुर्दशगाथामेलापकेन प्रथमाधिकारे समुदायपातनिका ।

अथेदानीं गाथापूर्वार्धेन सम्बन्धाऽभिधेयप्रयोजनानि कथयाम्युत्तरार्धेन च मञ्जलार्थमिष्टदेवतानमस्कारं करोमीत्यभिप्रायं मनसि धृत्वा भगवान् सूत्रमिदं प्रतिपादयति;—

> जीवमजीवं दब्बं जिखबरवसहेख जेख खिहिष्टम् । देविंदविंदवंदं वंदे तं सब्बदा सिरसा ॥ १ ॥

जीवमजीवं द्रव्यं जिनवरवृषभेण भेन निर्दिष्टम् । देवेन्द्रवृन्दवंदां वन्दे तं सर्वदा शिरसा ॥ १॥

व्याख्या—'वंदे' इत्यादिक्रियाकारकसम्बन्धेन पदखण्डनारूपेण व्याख्यानं क्रियते । 'वंदे' एकदेशशुद्धनिश्रयनयेन स्वशुद्धात्माराधनालचणभावस्तवनेन तथा च श्रसद्भृतव्यवहारनयेन तत्प्रतिपादकवचनरूपद्रव्यस्तवनेन च 'वंदे' नमस्करोमि ।

स्यरूप का कथन किया है और उत्तरार्ध में जीव के ऊर्ध्वगमन स्वभाव का वर्णन किया है। इस प्रकार नमस्कारगाथा से लेकर जो चौदह गाथासूत्र हैं, उनका मेल करने से प्रथम अधि-कार में समुदाय रूप से पातनिका का कथन है।

अत्र गाथा के पूर्वार्ध द्वारा सम्बन्ध, अभिधेय तथा प्रयोजन कहता हूं, और गाथा के उत्तरार्ध से मङ्गल के लिये इष्ट देवता को नमस्कार करता हूँ, इस अभिप्राय को मन में रखकर भगवान "श्रीनेमिचन्द्र आचार्य" प्रथम सूत्र कहते हैं :--

गाशार्थ-में (नेमिचन्द्र श्राचार्य) जिस जिनवरी में प्रधान ने जीव श्रौर श्रजीव द्रव्य का वर्णन किया, उस देवेन्द्रादिकों के समृह से वंदित तीर्थक्कर परमदेव को सदा मस्तक भुकाकर नमस्कार करता हूं ॥ १ ॥

बृत्वर्थ:—'वंदे' इत्यादि पदों का क्रियाकारकभावसंबन्ध से पदखंडना रीतिद्वारा व्याख्यान किया जाता है। ''वंदें" एक देश शुद्ध निश्चयनय की अपेचा सं निज-शुद्ध आत्मा का आराधन करने रूप भावस्तवन से और असद्भूत व्यवहारनय की अपेचा उस निज-शुद्ध आत्मा का प्रतिपादन करने वाले वचनरूप द्रव्यस्तवन से नमस्कार करता हूं। तथा परमशुद्ध निश्चयनय से बन्धवन्दक भाव नहीं है। (अर्थात् एकदेश शुद्धनिश्चयनय और

परमशुद्धनिश्चयनयेन पुनर्वेद्यवन्दकभावो नास्ति । स कः कर्ता १ श्रहं नेमिचन्द्रसिद्धान्तिदेवः । कथं वन्दे १ "सव्वदा" सर्वकालम् । केन १ "सिरसा" उत्तमाञ्च न ।
"तं" कर्मतापन्नं । तं कं १ वीतरागसर्वज्ञम् । कि विशिष्टम् १ 'देविद्विद्वंदं'
मोचपदाभिलाषिद्वेन्द्राद्विन्द्यम् , "भवणालयचालीसा वितरदेवाण होति वत्तीसा ।
कप्पामरचउवीसा चंदो सरो खरो तिरिश्चो ।। १ ।।" इति गाथाकथितलचणेन्द्राणां
शतेन वन्दितं देवेन्द्र इन्दवन्द्यम् । "जेण" येन भगवता । कि कृतं १ "णिइट्ट"
निर्दिष्टं कथितं प्रतिपादितम् । कि १ "जीवमजीवं दब्वं" जीवाजीवद्रव्यद्वयम् ।
तद्यथा, —सहजशुद्धचैतन्यादिलच्चणं जीवद्रव्यं, तद्विलच्चणं पुद्गलादिपञ्चभेदमजीवद्रव्यं च, तथेव विच्चमस्कारलच्चणशुद्धजीवाम्तिकायादिपञ्चास्तिकायानां,
परमच्चिञ्ज्योतिःस्वरूपशुद्ध नीजादिसप्तत्त्वानां निर्दोषपरमात्त्रादिनवषदार्थानां च
स्वरूपसुपदिष्टम् । पुनरित कथम्भूतेन भगवता १ "जिणवरवसहेण" जितमिथ्यात्वरागादित्वेन एकदेशजिनाः श्चसंयतसम्यग्टष्ट्याद्यस्तेषां वराः गणधर-

असद्भूत व्यवहारनय की अपेक्षा से जिनेन्द्रदेव बन्दनीय हैं और मैं बन्दना करने वाला हूं फिन्तु परमशुद्ध निश्चयनय की अपेचा वन्यवन्दक भाव नहीं है, क्योंकि जिनेन्द्र भगवान् श्रीर मेरा श्रात्मा संमान है।) वह नमस्कार करने वाला कौन है ? मैं द्रव्यसंब्रह प्रन्थ का निर्माता श्रीनिमिचन्द्रसिद्धान्तदेव हूं। कैसे नभस्कार करता हूं ? "सब्बदा" सदा, "शिरसा" शिर मुका करके नमस्कार करता हूं ! "तं" वन्दना क्रिया के कर्मपने की प्राप्त । किसकी नमस्कार करता हुं ? उस वीतरागसर्वज्ञ को । यह वीतरागसर्वज्ञ देव कैसा है ? "देविंदविंद वंदं" मोत्त पद के अभिलापी देवेन दि से वन्दनीक है। 'भवनवासी देवों के ४० इन्द्र, व्यन्तर देवों के ३२ इन्द्र; कल्पवासी देवों के २४ इन्द्र; ज्योतिषक देवों के चन्द्र और सुर्व ये २ इन्द्र, मनुष्यों का १ इन्द्र--चक्रवर्ती तथा तिर्थे ख्रों का १ इन्द्र सिंह ऐसे सब मिल कर १०० इन्द्र है।। १॥' इस गाथा में कहे १०० इन्द्रों से वंदनीय है। जिस भगवान ने क्या किया है ? "शिह्टिं" कहा है। क्या कहा है ? "जीव-मजीवं दब्वं" जीव और अजीव दो द्रव्य कहे हैं। जैसे कि स्वामाविक शुद्ध चैतन्य श्रादि लक्त्याला जीव द्रव्य है, और इससे विलक्त्या गुणी यानी-स्थाचेतन १ पुद्गल; २ धर्म; ३ ऋधर्म, ४ ऋकाश और ४ काल, इन पांच भेदों वाला ऋजीव द्रव्य है । तथा चित्चमत्काररूप लक्तस्याला शुट्ध जीव-अस्तिकाय, एवं पुद्रल, धर्म, ऋधर्म और श्राकाश ये पाँच त्रस्तिकाय हैं। परमज्ञान-ज्योति-स्वरूप शुद्ध जीव तथा अजीव, त्रास्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा और मोच ये सात तत्य हैं और दोषरहित परमात्मा जीव आदि नौ पदार्थ हैं; उन सबका स्वरूप कहा है । पुनः वे भगवान् कैसे हैं ? "जिलवरवसहरा" मिध्यात्व तथा राग आदि को जीतने के कारण अं यतसम्यग्दृष्टि आदि एकदेशी जिन हैं.

१; 'बंद्यत्यात्' इति गाठान्तम् । २; 'कथम्भूतेनः ? तेन भगवता जिशावरवसहेरम्' इति पाठान्तरम् ।

देवास्तेषां जिनवराणां वृषभः प्रधानो जिनवरवृषभस्तीर्थंकरपरमदेवस्तेन जिनवरवृषभेणेति । अत्राध्यात्मशास्त्रे यद्यपि सिद्धपरमेष्ठिनमस्कार उचितस्त्रथापि व्यवहारनयमाश्रित्य प्रत्युपकारस्मरणार्थमईत्परमेष्ठिनमस्कार एव कृतः । तथा चोकः —
"श्रेयोमार्गस्य संसिद्धः प्रसादात्परमेष्ठिनः । इत्याहुस्तद्गुणस्तोत्रं शास्त्रादौ ग्रनिपुक्रवाः ॥ १ ॥" अत्र गाथापराद्धेन—"नास्तिकत्वपरिहारः शिष्टाचारप्रपालनम् । पुण्याविष्ठश्च निर्विद्म शास्त्रादौ तेन संस्तुतिः ॥ २ ॥" इति श्लोककथितफलचतुष्ट्यं समीद्ममाणा प्रन्थकाराः शास्त्रादौ त्रिधा देवतायै त्रिधा नमस्कारं कुर्वन्ति ।
त्रिधा देवताकथ्यते । केन प्रकारेण १ इष्टाधिकृताभिमतभेदेन । इष्टः स्वकीयपूज्यः
(१) । अधिकृतः—प्रन्थस्यादौ प्रकरणस्य वा नमस्करणीयत्वेन विवचितः (२) ।
अभिमतः—सर्वेषां लोकानां विवादं विना सम्मतः (३) । इत्यादिमङ्गलव्याख्यानं
स्वितम् । मञ्जलिनत्युपलक्षणम् । उक्तः च—मङ्गलिणिनतहेउं परिमाणं णाम
तह य कत्तारं । वागरिय छप्पि पच्छा वक्ष्वाण्य सत्थमायरिञ्रो ॥ १ ॥"

उनमें जो वर-श्रेष्ठ हैं वे जिनवर यानी गण्धरदेव हैं, उन जिनवरीं-गण्धरों में भी जो प्रधान है; वह जिनवरबृषम' ऋर्थान् तीर्थंकर परमदेव हैं। उन जिनेन्द्र भगवान के द्वारा कहे गये हैं, इति।

आध्यात्मिक शास्त्र में यद्यपि सिद्ध परमेष्टियों को तमस्कार करना उचित है तो भी व्यवहारनय का अवलम्बन लेकर जिनेन्द्र के उपकार—स्मरण करने के लिये अईन्परमेष्ठी को ही नमस्कार किया है। ऐसा कहा भी है कि "अईन्परमेष्ठी के प्रसाद से मोच—मार्ग की सिद्धि होती है। इसलिये प्रधान मुनियों ने शास्त्र के प्रारम्भ में अईन्परमेष्ठी के गुणों की स्तुति की है।। १।।" यहां गाथा के उत्तरार्ध से "१ नास्तिकता का त्याग; २ सभ्य पुरुषों के आचरण का पालन; ३ पुण्य की प्राप्ति और ४ विघन—विनाश, इन चार लाभों के लिये शास्त्र के आरम्भ में इष्टदेव की स्तुति की जाती है।। १।।" इस तरह क्षोक में कहे हुए चार फलों को देखते हुए शास्त्रकार तीन प्रकार के देवता के लिये मन, वचन और कायद्वारा नमस्कार करते हैं। तीन प्रकार के देवता कहे जाते हैं। किस प्रकार ? इष्ट; अधिकृत और अध्या प्रकरण के आदि में नमस्कार करने के लिये जिस की विचचा की जाती है वह अधिकृत है (२)। 'अभिमत'—विवाद बिना सब लोगों को सम्मत हो; वह अभिमत है (३)। इस तरह मङ्गल का व्याख्यान किया।

यहाँ मङ्गल यह उपलक्ताए पर है। कहा भी है कि ''आचार्य १ मङ्गलाचरए; २ शास्त्र बनाने का निमित्त-कारए; ३ शास्त्र का प्रयोजन; ४ शास्त्र का परिमाए यानी ऋोक-संख्या: ४ शास्त्र का नाम और शास्त्र का कर्ता, इन छ: अधिकारों को बतला करके शास्त्र का "वक्खाग्रउ" व्याख्यातु । स कः १ "ग्रायित्रग्नो" श्राचार्यः । कं १ "सत्थं" शास्त्रं । "पच्छा" पश्चात् । किं कृत्वा पूर्वं १ "वागिरय" व्याकृत्य व्याख्याय । कान् १ "कुष्पि" षड्प्यधिकारान् । कथंभूतान् १ "मङ्गलिणिमन्तहेउ पिरमाणं णाम तह य कतारं" मङ्गलं निमित्तं हेतुं पिरमाणं नाम कत् संज्ञामिति । इति गाथा-कथितक्रमेण मङ्गलाद्यधिकारषट्कमि ज्ञातव्यम् । गाथापूर्वार्थेन तु सम्बन्धामि-ध्यप्रयोजनानि स्वितानि । कथमिति चेत्? — विश्चद्रज्ञानदर्शनस्वभावपरमात्मस्व-रूपादिविवरण्रक्षो वृत्तिग्रन्थो व्याख्यानम् । व्याख्येयं तु तत्प्रतिपादकस्त्रम् । इति व्याख्यानव्याख्येयसम्बन्धो विश्नेयः । यदेव व्याख्येयस्त्रम्रक्तं तदेवाभिधानं वाचकं प्रतिपादकं भएयते, त्रनन्तज्ञानाद्यनन्तगुणाधारपरमात्मादिस्वभावोऽभिधेयो वाच्यः प्रतिपादः । इत्यभिधानाभिधेयस्वरूपं वोधव्यम् । प्रयोजनं तु व्यवहारेण षड्द्रव्यादिपरिज्ञानम् , निश्चयेन निजनिरञ्जनशुद्धात्मसंवित्तिसमुत्पन्ननिर्विकार-परमानन्दैकलज्ञणसुखामृतरसास्वादरूपं स्वसंवेदनञ्चानम् । परमनिश्चयेन पुनस्तत् फलरूपा केवलज्ञानाद्यनन्तगुणाविनाभृता निजात्मोपादानिसद्धानन्तसुखावाप्तिरिति । एवं नमस्कारगाथा व्याख्याता ।

श्रथ नमस्कारगाथायां प्रथमं यदुक्तं जीवद्रव्यं तत्मम्बन्धे नवाधिकारान्

व्याख्यान करे ॥ १ ॥" इस गाथा में कहे हुए मङ्गल खादि ६ ख्रिधिकार भी जानने चाहियें। गाथा के पूर्वार्ध से सम्बन्ध, अभिधेय तथा प्रयोजन सृचित किया है। कैसे सृचित किया है १ इसका उत्तर यह है कि निर्मल ज्ञान दर्शनरूप स्वभाव-धारक जो परमात्मा है, उसके स्वरूप को विस्तार से कहने वाली जो वृत्ति है. वह तो व्याख्यान है और उसके प्रतिपादन करने वाले जो गाथा सृचरूप हैं वह व्याख्येय (व्याख्या करने योग्य ) हैं। इस प्रकार व्याख्यानव्याख्येयरूप "सम्बन्ध" जानना चाहिये। और जो व्याख्यान करने योग्य सूच है वही अभिधान खर्थात् वाचक कहलाता है। तथा ख्रानन्त ज्ञानादि खनन्त गुणों का ख्राधार जो परमात्मा ख्रादि का स्वभाव है वह अभिधेय है अर्थात् कथन करने योग्य विषय है। इस प्रकार "ख्रिधान-अधिथेय का" स्वरूप जानना चाहिये। व्यवहारनम की ख्रिपेद्या से 'पट्ट्वय ख्रादि का जानना' इस प्रन्थ का प्रयोजन है। और निश्चयनय से ख्रपने निर्लिप शुद्ध ख्रात्मा के ज्ञान से प्रगट हुखा जो विकाररिहत परम ख्रानन्द हुपी ख्रमत रस का ख्रास्वादन करने रूप जो स्वसंवेदन ज्ञान है, वह इस प्रन्थ का प्रयोजन है। परम निश्चयनय से उस ख्रात्मारूप उपादान कारण से सिद्ध होने वाली ऐसी जो ख्रमन्त गुल की प्राप्ति है, वह इस प्रन्थ का प्रयोजन है। इस तरह पहली नमस्कार-गाथा का व्याख्यान किया है।

त्र्यव 'नमस्कारगाथा में जो प्रथम ही जीवद्रव्य कहा गया है, उस जीवद्रव्य के

संबेपेण स्चयामीति अभिप्रायं मनसि सम्प्रधार्य कथनसूत्रमिति निरूपयति :---

जीनो उन्त्रोगमत्रो त्रमुत्ति कत्ता सदेहपरिमासो । मोत्ता संसारत्थो सिद्धो सो निस्ससोडडगई ॥ २॥

जीवः उपयोगमयः त्र्रमूर्त्तिः कर्ता स्वदेहपरिमाणः । भोक्ता संतारस्थः सिद्धः सः विस्नसा ऊर्ध्वगतिः॥ २ ॥

व्याख्या—"जीवो" शुद्धनिश्चयनयेन।दिमध्यान्तवर्जितस्वपरप्रकाशका-विनश्वरनिरुपाधिशुद्धचैतन्यलाच्यानिश्चयप्राग्येन यद्यपि जीवति, तथाप्यशुद्धनयेना-नादिकर्मबन्धवशादशुद्धद्रव्यभावप्राग्येर्जीवतीति जीवः । "उवश्रोगमश्रो" शुद्ध-द्रव्यार्थिकनयेन यद्यपि सकलविमलकेवलज्ञानदर्शनोपयोगमयस्तथाप्यशुद्धनयेन चायोपशमिकज्ञानदर्शनिवश्चत्त्वात् ज्ञानदर्शनोपयोगमयो भवति । "श्रमुत्ति" यद्यपि व्यवहारेग् मूर्तकभ्मोधीनत्वेन स्पर्शरसगन्धवर्णवत्या मूर्त्या सहितत्वानमूर्त्य-स्तथापि परमार्थेनामूर्त्यातीन्द्रयशुद्धबुद्धैकस्वभावत्वादमूर्तः । "कत्ता" यद्यपि

सम्बन्ध में नौ अधिकारों को भैं संदेष से सृचित करता हूँ।' इस अभिप्राय को मन में धारण करके श्रीनेमिचन्द्र आचार्य जीव आदि नौ अधिकारों को कहने वाले सूत्र का निरूपण करते हैं:—

गाथार्थ — जो जीता है; उपयोगमय है; अमृर्तिक है; कर्ता है; अपने शरीर के बराबर है; भोक्ता है; संसार में स्थित है, सिद्ध है और स्वभाव से अर्व्वगमन करने वाला है, वह जीव है।। २।।

वृत्त्यर्थ:—"जीवो" यह जीव यद्यि शुद्धनिश्चयनय से आदि, मध्य और अन्त से रहित, निज तथा अन्य का प्रकाशक, अविनाशी उपाधिरहित और शुद्ध चैतन्य लहाए-वाले निश्चय प्राण्तं जीता है, तथापि अशुद्धनिश्चयनय की अपेता अनादिकर्मबन्धन के वश अशुद्ध द्रव्यप्राण और भावप्राण से जीता है; इसिलये जीव है। "उवओगमओ" यद्यपि शुद्धद्रव्यार्थिकनय से पूर्ण निर्मल; केवल झान व दर्शन हो उपयोगमय जीव है; तो भी अशुद्धनय से हायोपशमिक-झान और दर्शन स बना हुआ है; इस कारण झानदर्शनोपयोगमय है। "अमुत्ति" यद्यपि जीव व्यवहारनयसे मृत्तिककर्मों के अधीन होने से सर्था, रस, गंध और वर्णवाली मूर्त्तिसे सहित होने के कारण मृत्तिक है; तो भी निश्चयनय से अमृत्तिक, इन्द्रियों के अगोचर, शुद्ध, बुद्धरूप एक स्वभाव का धारक होने से अमृत्तिक है। "कत्ता" यद्यपि यह जीव निश्चयनय से क्रियारहित, टंकोत्कीर्ण—अविचल ज्ञायक एक स्वभाव का धारक है; तथापि व्यवहारनयसे मन, वचन, काय के ब्यापार को उत्पन्न करने वाले कर्मों से

म्तार्थनयेन निष्क्रियटङ्कोत्कीर्णञ्चायकैकस्वभावोऽयं जीवः तथाप्यभूतार्थनयेन मनोवचनकायव्यापारोत्पादककर्मसहितत्वेन शुभाशुभकर्म्मकर्यः त्वात् कर्जा। "सदेद्दन्यिरमाणो" यद्यपि निश्चयेन यहजशुद्धलोकाकाशश्रमितासंख्येयप्रदेशस्तथापि व्यववारेणानादिकर्म्मवन्धाधीनत्वेत शरीरनामकर्मोदयज्ञनितोषसंहारविस्ताराधीनत्वात् घटादिभाजनस्थ प्रदीपयत् स्वदेहपिमाणः। "भोत्ता" यद्यपि शुद्धद्रव्यार्थिकनयेन रागादिविकल्पोपाधिरहितस्वात्मोत्थसुखामृतभोत्का, तथाप्यशुद्धनयेन तथाविधसुखाम्यतभोजनामावाच्छु भाशुभकर्मजनितसुखदुःखभोत्तः, तथाप्यशुद्धनयेन तथाविधसुखाम्यतभोजनामावाच्छु भाशुभकर्मजनितसुखदुःखभोत्तः तथाप्यशुद्धनयेन द्रव्यचेत्रकाल-भगावपश्चप्रकारसंसारे तिष्ठतीति संपारस्थः। "मिद्धो" व्यवहारेण स्वात्मोपलिध-लक्षणसिद्धत्वप्रतिपत्तभृतक्षमोदयेन यद्यपसिद्धरत्वशपि निश्चयनयेनानन्तज्ञानाननत्त्रगुणस्वभावत्वात् सिद्धः। "सो" स एवं गुण्यविशिष्टो जीवः। "विस्मसोद्दर्गर्शं" यद्यपि व्यवहारेण चतुर्गतिजनकक्षमोदयवश्चनोद्धं वीधस्तिर्यग्गतिस्वभावस्तथापि निश्चयेन क्षेत्रज्ञानाद्यनन्तगुणावासिलक्षणमोत्त्वगमनकाले विस्नसा स्वभावेनोद्धं वैगतिश्चयेन क्षेत्रज्ञानाद्यनन्तगुणावासिलक्षणमोत्त्वगमनकाले विस्नसा स्वभावेनोद्धं वैगतिश्चति । अत्र पदत्वस्वस्थाण शब्दार्थः कथितः, शुद्धाशुद्धनयद्वयविभागेन

सहित होतेके कारल शुभ और अशुभ कर्षीका करनेवाला होनेसे कक्ती हैं । ''सरेहपरिमाणो'' यद्यपि जीव निश्चयनय से लोकाकास के प्रमाण असंख्यात स्वाभाविक शुद्ध प्रदेशों का धारक है. तो भी व्यपहार से ऋतादि कर्मपंघयशात् शरीर कर्म के उदय से उत्पन्न, संकोच तथा विस्तार के अधीन होने से, घट आदि में स्थित दीपक की तरह, अपने देह के परावर है । "भोक्ता" यद्यपि जीव शुद्ध द्रव्यार्थिकनय से रागादिविकल्प रूप उपाधियों से रहित तथा अपनी आद्या सं उत्पन्न सुख रूपी अमृत का भोगने वाला है, तो भी अशुद्धनय की श्रपेत्ता उस प्रकार के सुख श्रमृत मोजन के श्रमाव से शुभ कर्म से उत्पन्न सुख श्रीर श्रश्म कर्म से उत्पन्न दुख का भोगने वाला होने के कारण भोक्ता है। "संसारत्यों" यदापि जीव शुद्ध निश्चयनय से संसार रहित है और निख आनन्द एक स्वभाव का धारक है, फिर भी अशुद्धनय की अपेचा द्रव्य, चेत्र, काल, भव, भाव इन पाँच प्रकार के संसार में रहता है; इस कारण संसारस्थ है। "सिद्धो" यद्धपि यह जीव व्यवहारनय से निज-आत्मा की प्राप्ति-स्वरूप जो सिद्धस्व है उसके प्रतिपत्ती कर्मों के उदय से असिद्ध है; तोभी निश्चयनय से अनन्त ज्ञान श्रीर अनन्त-गुण-स्वभाव होने से सिद्ध है। 'सो" वह इस प्रकार के गुणों से युक्त जीव है। ''विस्ससोडड्गई'' यद्यपि व्यवहार से चार गतियों को उत्पन्न करने वाले कर्मी के उदय-वश ऊँचा, नीचा तथा तिरल्ला गमन करनेवाला है, फिर भी निश्चयनय से केवल ज्ञान आदि अनन्त गुणों की प्राप्ति स्वरूप जो मोच है उसमें पहुंचने के समय स्वभाव से ऊर्ध्व-गमन करने वाला है। यहाँ पर खंडान्यय के ढंग में शब्दों का अर्थ कहा; तथा शुद्ध, अशुद्ध नयों के विभाग से नय का ऋर्य भी कहा है। अब मत का ऋर्य कहते हैं। चार्वाक के लिये

नयार्थोऽप्युक्तः । इटानीं मतार्थः कथ्यते । जीविमिद्धिश्चानीकं प्रति, ज्ञानदर्शनोपयोगलच्चणं नैयायिकं प्रति, अमूर्तजीवस्थापनं भट्टचानिकद्वयं प्रति, कर्मकतृ त्वस्थापनं सांख्यं प्रति, स्वदेदप्रमितिस्थापनं नैयायिकमीमांसकसांख्यत्रयं प्रति, कर्मभोक्तः त्वव्याख्यानं नौद्धं प्रति, संसारस्थव्याख्यानं सदाशिवं प्रति, सिद्धत्वव्याख्यानं भट्टचार्वाकद्वयं प्रति, ऊर्ध्वगतिस्वभावकथनं माण्डलिकप्रन्थकारं प्रति,
इति मतार्थो ज्ञातव्यः । आगमार्थः पुनः 'अस्त्यातमानादिचद्धः' इत्यादि प्रमिद्ध
एव । शुद्धनयाश्चितं जीवस्वरूपमुपादेयम् , शेषं च हेयम् । इति हेयोपादेयरूपेण
भावार्थोऽप्यवनोद्धव्यः । एवं शब्दनयमतागमभावार्थो यथासम्भवं व्याख्यानकाले
सर्वत्र ज्ञातव्यः । इति जीवादिनवाधिकारस्चनसञ्जाधा ॥ २ ॥

श्रतः परं द्वादशगाथाभिनवाधिकारान् विवृक्षोति, तत्रादौ जीवस्वरूपं कथयतिः—

> तिकाले चदुपाणा इन्दियवलभाउत्राणपाणो य । ववहारा सो जीवो णिच्छयणपदो दु चेदणा जस्म ॥ ३ ॥

त्रिकाले चतुःप्राणा इन्द्रियं बलं ऋायुः ऋानप्राण्श्च । व्यवहारात् स जीवः निश्चयनयतस्तु चेतना यस्य ॥ ३ ॥

जीव की सिद्धि की गई है। नैयायिक के लिये जीय का ज्ञान तथा दर्शन उपयोगसय लक्षण का कथन है। भट्ट तथा चार्वाक के प्रति जीय का अमूर्त स्थापन है, 'आत्मा कर्म का कर्ती है' ऐसा कथन सांख्य के प्रति है। 'आत्मा अपने शरीर प्रमाण है', यह कथन नैयायिक, मीमांसक और सांख्य इन तीनों के प्रति है। 'आत्मा कर्मों का भोक्ता है' यह कथन बौद्ध के प्रति है। 'आत्मा संसारस्थ है' ऐसा वर्णन सदाशिव के लिये हैं। 'आत्मा सिद्ध है' यह कथन मर्डलीक मतानुयायी के लिये हैं। इस तरह मत का अर्थ जानना चाहिये। 'अनादिकाल से कर्मों से बँघा हुआ आत्मा है' इत्यादि आगम का अर्थ जो प्रसिद्ध ही है। शुद्ध नय के आश्रित जो जीव का स्वरूप है यह तो उपादेय यानी—प्रहण करने योग्य है और शेष सब त्याउय है। इस प्रकार हेथोपादेयरूप से भावार्थ भी समभना चाहिये। इस तरह शब्द; नय; मत; आगमार्थ; भावार्थ यथासम्भय व्याख्यान के समय में सब जगह जानना चाहिये। इस तरह जीव आदि नौ अधिकारों को सूचित करने वाली यह दूसरी गाथा है।। २।।

अब इसके आगे १२ गाथाओं द्वारा नौ अधिकारों का विवरण कहते हैं। उनमें पहले जीव का स्वरूप कहते हैं:—

गाथार्थ —तीन काल में इन्द्रिय; बल; ऋायु; श्वास-निश्वास इन चारों प्राणों की जो धारण करता है ज्यवहारनय से वह जीव है। निश्चयनय से जिसके चेतना है. वही जीव है।३। व्याख्या—"तिकाले चतुपाणा" कालत्रभे चत्वारः प्राणा भवन्ति । ते के "इंदियवलमाउद्याणाणा य" श्रतीन्द्रियशुद्धचैतन्यप्राणात्प्रतिशत्रुपल्यम्तः लायोपशमिक इन्द्रियप्राणः, श्रनन्तवीर्यलल्यावलप्राणादनन्तैकभागप्रमिता मनी-वचनकायवलप्राणाः, श्रनाद्यनन्तशुद्धचैतन्यप्राणविपरीततद्विलल्यणः सादिः सान्त-श्रायुः प्राणः, उच्छ्वासपरावनोत्पन्नत्वेद्रश्वितविशुद्धचित्प्राणाद्विपरीतसदृश श्रान-पानप्राणः । "ववहारा सो जीवो" इत्यंभूतैश्चतुर्भिद्धं व्यभावप्राणदिपरीतसदृश श्रान-पानप्राणः । "ववहारा सो जीवो" इत्यंभूतैश्चतुर्भिद्धं व्यभावप्राणदिपरित्रपद्धिः व्यप्राणा श्रवुपचितासद्भ तव्यवहारेण, भावेन्द्रियादिः चायोपशमिकभावप्राणाः पुनरशुद्ध-निश्चयेन, सत्ताचैतन्यवोधादिः श्रद्धभावप्राणाः निश्चयेनिति । "णिच्छ्यणयदो दु चेदणा जस्स" श्रद्धभित्रचयनयतः सकाशादुपादेयभूता श्रुद्धचेतना यस्य स जीवः; एवं "वच्छरक्त्यभवसारिच्छ, सम्मणिरयपियराय । चुल्लयहंिष्य पुण मद्ध णव दिद्वंता जाय ॥ १ ॥" इति दोहककथितनवदृष्टान्तैश्चार्वाकमतानुसारिशिष्यसंगोधार्थं जीवसिद्धच्याख्यानेन गाथा गता । अध्यात्मभाषया नयलल्णं कथ्यते । सर्वेजीवाः शुद्धवुद्धैकस्वभावाः इति शुद्धनिश्चयनयल्यल्यम् । रागादय

वृत्त्पर्थ: — "तिकाले चदुपाएग" तीन काल में जीव के चार प्राए होते हैं। वे कौन से ? ''इंदियवलमाउत्राणपाणो य" इन्द्रियों के ऋगोचर जो शुद्ध चैतन्य प्राण है उसके प्रतिपत्तभूत चायोपशामिक (चयोपशम से होने वाले) इन्द्रिय प्राण है, अमन्त-वीर्यम्प जो बलप्राण है उस हे अनन्तर्वे भाग के प्रमाण मनोवल, वचनबल और कायबल प्राण हैं; श्रनादि, त्यनन्त तथा शुद्ध जो चैतन्य प्राग् है उससे विषरीत एवं विलक्तग् सादि (त्रादि सहित) श्रौर सान्त (श्रन्त सहित) श्रायु प्रारा है; श्वासोच्छ्वास के श्राने जाने से उत्पन्न खेर से रहित जो शुद्ध चित्-प्राण है उससे विपरीत श्वासोच्छ्वास प्राण है। ''वबहारा सो-जीवो" व्ययहारनय से, इस प्रकार के चार द्रव्य व भाव प्राणों से जो जीता है; जीवेगा या पहले जी चुका है, वह जीव है। अनुपचरित असद्भूत व्यवहारभय की अपेद्धा द्रव्येन्द्रिय आदि द्रव्य प्राण हैं। और अशुद्ध निरचयनय से भोवेन्द्रिय आदि द्वायोपशमिक भावप्राण हैं, और निश्चयनय से सत्ता, चैतन्य. बोध आदि शुद्धभाव जीब के प्रारा हैं। "शिच्छयण्यदो दु चेदणा जन्स" शुद्ध निश्चयनय की ऋषेत्ता उपादेयभूत यानी प्रहण् करने योग्य शुद्ध चेतना जिसके हो यह जीव है। "वच्छ रक्ख भवसारिच्छ सग्गणिरय पियराय । मुझय हंडय पुण मङड एव दिठ्ठ ता जाय ।" १. वत्स—जन्म लेते ही बझड़ा पूर्व-जन्म के संस्कार से, बिना सिखाये अपने आप ही माता के स्तन पीने लगता है। २. अज्ञर— **भ**न्तरों का उच्चारण जीव जानकारी के साथ आवश्यकतानुसार करता है; जड़ पदार्थों में शब्द उचारण में यह विशेषता नहीं होती। ३, भय-न्त्रात्मा यदि एक स्थायी पदार्थ न हो तो जन्म-प्रहरा किसका होगा ? ४. साष्ट्रश्य---श्राहार, परिप्रह, भय, मैथुन, हर्ष, विषाद

एव जीवाः इत्यशुद्धिनिश्चयनयलस्याम् । गुणागुणिनोरभेदोऽपि भेदोपचार इति सद्भूतव्यवहारलस्याम् । भेदेऽपि सत्यभेदोपचार इत्यसद्भूतव्यवहारलस्यां चेति । तथा हि — जीवस्य केवलझानादयो गुणा इत्यनुपचित्तसंझा शुद्धसद्भूतव्यवहारलस्याम् । जीवस्यमतिझानादयो विभावगुणा इत्युपचित्तसंझाऽशु द्धसद्भूतव्यवहारलस्याम् । जीवस्यमतिझानादयो विभावगुणा इत्युपचित्तसंझाऽशु द्धसद्भूतव्यवहारलस्याम् । 'मदीयोदेहिमस्यादि' संश्लेषसंबन्धसहितपदार्थपुनरनुपचित्तसंझाऽसद्भूतव्यवहारलस्याम् । यत्र तु संश्लेषसंबन्धमिति तत्र 'मदीयः पुत्र इत्यादि' उपचित्ति। भिवानम्द्भूतव्यवहारलच्यामिति नयचन्नभूलभूतम् । संद्येपस्ययद्वः झातव्य मिति ।। ३ ॥

अथ गाथात्रयपर्यन्तं ज्ञानदर्शनोपयोगद्वयं कथ्यते । तत्र प्रथमगाथायां सुरुपवृत्त्या दर्शनोपयोगव्यख्यानं करोति । यत्र सुरुपत्वमिति वदति तत्र यथा-

त्र्यादि सब जीवों में एक समान दृष्टिगोचर होते हैं। ४-६, स्वर्ग-नएक—जीव यदि स्वतंत्र पदार्थ न हो तो स्वर्ग में जाना तथा नरक में जाना किसके सिद्ध होगा। ७. पितर—अनेक मनुष्य मर कर भूत व्यादि हो जाते हैं और फिर अपने पुत्र, पत्नी अपदि को कष्ट, सुख श्रादि देकर ऋपने पूर्व भव का हाल बताते हैं। **≍. चूल्हा इंडी**—जीव यदि पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, आकाश इन पांच भूतों से बन जाता हो तो दाल बनाते समय चूल्हे पर रक्की हुई हंडिया में पांचों भूत पर।थीं का संसर्ग होने के कारण वहाँ भी जीव उत्पन्न हो जाना चाहिये, किन्तु ऐसा होता नहीं है। ६ मृतक—मुर्दा शरीर में पांचों भूत पदार्थ पाये जाते हैं; किन्तु फिर भी उसमें जीव के ज्ञान आदि नहीं होते। इस तरह जीव एक पृथक् स्वतन्त्र पदार्थ सिद्ध होता है। इस दोहे में कहे हुए नौ दृष्टान्तों द्वारा चार्वाकमतानुयायी शिष्यों को समभाने के लिए जीव की सिद्धि के ब्याख्यान से यह गाथा समाप्त हुई। अब श्रभ्यातम भाषा द्वारा नय का लक्त्रण कहते हैं। "सब जीव शुद्ध बुद्ध एक स्वभाव वाले हैं।" यह शुद्ध निश्चय नय का लक्त्रण है। "रामादि हो जीव हैं" यह ऋशुद्ध निश्चय नय का लज्ञण है। "गुण श्रीर गुणों का श्रमेव होने पर भी भेद का उपचार करना" यह सद्भृत व्यवहार नय का लक्षण है। 'भेद होने पर भी अभेद का उपचार'' यह असद्भूत व्यवहारे नय का लक्त्रण है। विशेष इस प्रकार है—'जीव के केवल ज्ञान ऋादि गुण हैं' यह ऋतुप-चरित शुद्ध सद्भूत व्यवहार नय का लक्षण है। जीव के मतिज्ञानादि विभाव गुण हैं' यह उपचरित ऋशुद्ध सद्भूत व्यवहार नय है। 'संश्लेष संबंध सहित पदार्थ शरीराहि मेरे हैं' अठुपचरित असद्भूत वैयवहार नय का लक्षण है। 'जिनका संस्तेष संबंध नहीं हैं, ऐसे पुत्र आदि मेरे हैं यह उपचरित असद्भूत त्रयवहार नय का लज्ञण है। यह नय चक्र का मूल है। संदोप में यह छह नय जाननी चे हिए ॥ ३ ॥

श्रव तीन गाथा पर्यन्त ज्ञान तथा दर्शन इन दो उपयोगों का वर्शन करते हैं। उनमें भी पहली गाथा में मुख्य रूप से दर्शनीपयोग का व्याख्यान करते हैं। जहाँ पर यह कथन हो संभवमन्यद्पि विविद्यतं सभ्यत इति ज्ञातव्यम् :---

उवश्रोगो द्वियणो दंसग्रगाणां च दंसणां चदुधा। चक्खु अचक्ख् बोही दंसग्रमध केवलं गोर्या॥ ४॥

उपयोगः द्विविकल्पः दर्शनं ज्ञानं च दर्शनं चतुर्धा । चत्तुः ऋचत्तुः ऋवधिः दर्शनं ऋथ केवलं ज्ञेयम् ॥ ४॥

व्याख्या— "उवश्रोगो दुवियप्पो" उपयोगो द्विविकल्पः "दंसण्णाणं च" निर्विकल्पकं दर्शनं सविकल्पकं ज्ञानं च, पुनः "दंसणं चदुधा" दर्शनं चतुर्धा भवति "चक्खु श्रचक्ख् श्रोही दंसण्मध केवलं णेयं" चजुर्दशंनमचजुर्दर्शनमविधदर्शनमथ श्रहो केवलदर्शनिमिति विज्ञेयम् । तथाहि — श्रात्मा हि जगत्त्रयकालत्रयवर्त्तिसमस्त-वस्तुसामान्यग्राहकसकलविमलकेवलदर्शनस्वभावस्तावत् पश्चादनादिकमंत्रन्धाधीनः सन् चजुर्दर्शनावरणचयोपशमाद्रहिरङ्गद्रव्येन्द्रियालम्बनाच्च सूर्वं सत्तासामान्यं निर्विकल्पम् संव्यवहारेण प्रत्यत्तमपि निश्चयेन परोत्त्रक्षयेणेकदेशेन परपश्यति तच्चजुर्दर्शनां। तथेव स्पर्शनरसनद्याणश्चोत्रोनेन्द्रयावरणचयोपशमत्वात्स्वकीयस्वकीय-

कि 'श्रमुक विषय का मुख्यता से वर्णन करते हैं'; यहाँ पर 'गौणता से श्रन्य विषय का भी यथासंभव कथन प्राप्त होता है' यह जानना चाहियेः—

गाथार्थः--जपयोग दो प्रकार का है--दर्शन श्रीर ज्ञान। उनमें दर्शनोपयोग चतुदर्शन, श्रचहुदर्शन, श्रवक्षेदर्शन श्रीर केवलदर्शन ऐसे चार प्रकार का जानना चाहिये॥ ४॥

वृत्त्यर्थः—उपयोग दो प्रकार का है—दर्शन श्रीर ज्ञान । दर्शन तो निर्विकल्पक है श्रीर ज्ञान सविकल्पक है। दर्शनोपयोग चार प्रकार का होता है—चज्जदर्शन, श्रचजुदर्शन, श्रवधिदर्शन तथा केवलदर्शन, ऐसा जानना चाहिये।

विशेष विवरण:—आतमा तीन लोक और भूत, भविष्यत् तथा वर्तमान इन तीनों कालों में रहने वाले संपूर्ण द्रव्य सामान्य को प्रहण करने वाला जो पूर्ण निर्मल केवलदर्शन स्वभाव है उसका धारक है; किन्तु अनादि कर्म अध्य के अधीन होकर चलुदर्शनावरण के चयोपशम से तथा बहिरंग द्रव्येन्द्रिय के आलम्बन से मूर्तिक पदार्थ के सत्ता सामान्य को जो कि संव्यवहार से प्रवच्च है किन्तु निरचय से परोचहप है उसको एक देश से विकल्प-रहित जो देखता है वह चलुदर्शन है; उसी तरह स्पर्शन, रसना, ब्राण तथा कर्णइन्द्रिय के आवरण के चयोपशम से और अपनी-अपनी बहिरंग द्रव्येन्द्रिय के आलम्बन से मूर्तिक सत्तासामान्य को परोचहप एक देश से जो विकल्परहित देखता है वह अचलुदर्शन है। और इसी प्रकार मन इन्द्रिय के आवरण के चयोपशम से लो विकल्परहित देखता है वह अचलुदर्शन है।

विहरङ्गद्रव्येन्द्रियालम्बनाच्च मूर्तं सत्तासामान्यं विकल्परहितं परोश्चरूपेणैकदेशेन यत्परयति तद्चलुर्द्श्नम् । तथेव च मन्द्रन्द्रियावरस्त्वयोपशमान्सहकारिकारण-भृताष्टद्रसप्रधाकारद्रव्यमनोध्नलम्बनाच्च मूर्त्तामूर्त्तसमस्त्वस्तुगतसन्तामामान्यं विकल्परहितं परोश्चरूपेण यत्परयति तन्मानसमचलुर्दर्शनम् । स एवात्मा यदविषदर्शना-वरणत्त्रयोपशमान्मूर्त्तवस्तुगतसन्तासामान्यं निर्विकल्परूपेणैकदेशप्रत्यसेण यत्परयति तदविषदर्शनम् । यत्पुनः सहजशुद्धसदानन्दैकरूपपरमात्मतत्त्वसंवित्तिप्राप्तियलेन केवलदर्शनावरणत्त्रये सति मूर्तामूर्त्तमस्त्वस्तुगतमत्तामान्यं विकल्परहितं सकलप्रत्यस्ररूपेणैकसमये पश्यति तदुपादेयभृतं सायिकं केवलदर्शनं ज्ञातव्यमिति।४।

अथाष्ट्रकविकल्पं ज्ञानीपयोगं प्रतिपादयति :--

णाःगं श्रष्ठतियप्पं मदिसुदिश्रोही श्रमाणगाणाणि । मगापज्जयकेवलमवि पच्चक्खपरोक्खभेयं च ॥ ५

ज्ञानं ऋष्टीवृक्तलपं मतिश्रुतावषयः ऋज्ञानज्ञानानि । मनःपर्थयः केवलं ऋषि प्रत्यक्षपरोक्षमेदं च ॥ ५ ॥

व्याख्या—"साणं अहिवयणं" ज्ञानमष्टिविकस्यं भवति । "मदिसुदि-भोहीश्रणाणाणाणाणि" श्रत्राष्टकविकस्यमध्ये मतिश्रुतावधयो मिथ्यात्वोदयवशा-द्विपरीताभिनिवेशरूपाणयज्ञानानि भवन्ति तान्येव शुद्धात्मादितस्विवयये

आठ पांखड़ी के कमल के आकार द्रव्य मन है उसके अवलम्बन से मूर्त तथा अमूर्त समस्त द्रव्यों में विद्यमान सत्तासामान्य को परोत्त रूप से विकल्परहित जो देखता है वह मानस अवज्ञुदर्शन है। वही आत्मा अवधिदर्शनावरण के त्रयोपराम से मूर्त वस्तु में सत्तासामान्य को एक देश प्रत्यत्त से विकल्परहित जो देखता है, वह अवधिदर्शन है। तथा सहज शुद्ध अविनाशी आनन्द रूप एक स्वरूप का धारक प्रमात्म तस्त्र के ज्ञान तथा प्राप्ति के बल से केवल-दर्शनावरण के त्रय होने पर समस्त मूर्त, अमूर्त वस्तु के सत्तासामान्य को सकल प्रत्यत्त रूप से एक समय में विकल्परहित जो देखता है उसको उपाद्य रूप त्रायिक केवल-दर्शन जानना चाहिये॥ ४॥

अब आठ भेद सहित ज्ञानीपयोग प्रतिपादन करते हैं:--

गाथार्थ: - कुमति, कुश्रुत, कुश्रुवधि, मिति, श्रुत, श्रवधि, मनःपर्यय श्रीर केवल ऐसे श्राठ प्रकार का ज्ञान है। इनमें कुश्रवधि, श्रवधि, मनःपर्यय तथा केवल ये चार प्रत्यत्त हैं श्रीर शेष चार परोत्त हैं॥ ४॥

वृत्त्यर्थः—"णाणं अट्ठवियप्पं" ज्ञान आठ प्रकार का है । "मदिसुदिओही अणाणणाणाणि" उन आठ प्रकार के ज्ञानों में मति, श्रुत तथा अविध ये तीन मिथ्यात्व विपरीताभिनिवेशरहितत्वेन सम्यग्दष्टिजीवस्य सम्यग्ज्ञानानि भवन्ति । "मयापज्जवकेवलम्बि" मनः पर्ययज्ञानं केवलज्ञानमध्येवमष्टविधं ज्ञानं भवति । "पच्चक्सपरोक्सभेयं च" प्रत्यज्ञपरोज्ञभेदं च । अवधिमनःपर्यद्वयमेकदेशप्रत्यज्ञं विमङ्गाविधरपि देशप्रत्यज्ञं, केवलज्ञानं सकलप्रत्यज्ञं; शेषचतुष्टयं परोज्ञमिति ।

इतोविस्तरः — आत्मा हि निश्चयनयेन सकलविमलाखरुँकपृत्यत्त-पृतिभासमयकेवलज्ञानरूपस्तावत् । स च व्यवहारेणानादिकर्मं बन्धपृच्छादितः सन् मिक्झानाबरुखीयद्ययोपशमाद्वीयन्तिरायद्ययोपशमाच्च बहिरङ्गवञ्चेन्द्रियमनोऽव -लम्बनाच्च मुर्तामूर्ताम् वस्त्वेकदेशेन विकल्पाकारेण परोच्चरुपेण सांव्य-वहारिकपृत्यद्यस्पेण वा यज्जानाति तत्त्वायोपशमिकं मितिझानम् । किञ्च छग्नस्थानां वीर्यान्तरायद्ययोपशमः केविलनां तु निरवशेषच्यो झानचारित्रा-चुत्पत्तौ सहकारी सर्वत्र ज्ञातव्यः । संव्यवहारतस्यणं कथ्यते — समीचीनो व्य-वहारः संव्यवहारः । पृष्टितिनष्टित्तत्वस्याः संव्यवहारो भएयते । संव्यवहारे भवं सांव्यवहारिकं प्रत्यचम् । यथा घटरूपिनदं मया दृष्टिमित्यादि । तथेव श्रुतङ्गाना-

के उदय के वश से विषरीताभिनिवेश रूप श्रज्ञान होते हैं इसीसे कुमित, कुश्रुत तथा कुश्रुवि [वि गंगाविधे] इनके नाम हैं; तथा वे ही मिति, श्रुत तथा स्विधि ज्ञान श्रासा श्रादि तत्त्व के विषय में विषरीत श्रद्धा न होने के कारण सम्यग्द्दि जीव के सम्यग्ज्ञान होते हैं। इस तरह कुमित श्रादि तीन श्रज्ञान श्रीर मित श्रादि तीन ज्ञान; ज्ञान के ये ६ भेद हुए तथा ''मण्पज्जवकेवलमिए' मनःपर्यय श्रीर केवल ज्ञान ये दोनों मिलकर ज्ञान के सब श्राठ भेद हुए। ''पश्चक्खपरोक्खभेयं च' प्रत्यत्त श्रीर परोत्त भेद रूप है। इन श्राठों में श्रविध श्रीर मनःपर्यय ये दोनों तथा विभंगाविध तो देश प्रत्यत्त है श्रीर केवल ज्ञान सकल प्रत्यत्त है; शेष कुमित, कुश्रुत, मित श्रीर श्रुत ये चार परोत्त हैं।

विस्तार—जैसे आत्मा निश्चयनय से पूर्ण, विमल अखंड एक प्रत्यत्त केवल झानस्वरूप है। वही आत्मा व्यवहारनय से अनादिकालीन कर्मबन्ध से आच्छादित हुआ, मितिझान के आवरण के त्रयोपशम से तथा वीर्यान्तराय के त्रयोपशम से खोर बहिरंग पांच इन्द्रिय तथा मन के अवलम्बन से मूर्त और अमूर्त वस्तु को एक देश से विकल्पाकार परोत्त रूप से अथवा संव्यवहारिक प्रत्यत्त रूप से जो जानता है वह त्रायोपशमिक "मतिझान" है। अद्मास्थों के तो वीर्यान्तराय का त्रयोपशम सर्वत्र झान चरित्र आदि की उत्पत्ति में सहकारी कारण है और केवलियों के वीर्यान्तराय का सर्वथा त्त्रय, झान चरित्र आदि की उत्पत्ति में सर्वत्र सहकारी कारण है; ऐसा सर्वत्र जानना चाहिए। अब सांव्यवहारिक प्रत्यत्त् का लक्षण कहते हैं—समीचीन अर्थात् ठीक जो व्यवहार है वह संव्यवहार कहलाता है; संव्यवहार का लक्षण प्रवृत्ति निवृत्ति रूप है। संव्यवहार में जो हो सो सांव्यवहारिक प्रत्यत्त्व है। जैसे—यह घटका रूप मैंने देखा इत्यादि। ऐसे ही अतझानावरण कर्म के स्रयोपशम से और

वरणस्योपशमान्नोइन्द्रियावलम्बनाच्च प्रकाशोपाध्यायादिवहिरङ्गसहकारिकारस्थाच्च मूर्नामूर्नवस्तुलोकालोकव्याप्तिज्ञानरूपेण यदस्पष्टं जानाति तत्परोस्नं
श्रुतज्ञानं भएयते । किञ्च विशेषः—शब्दात्मकं श्रुतज्ञानं परोस्नमेब
तावत्, स्वर्गापपर्गादिविविविषयपरिच्छित्तिपरिज्ञानं विकल्परूपं तदिप परोस्नं,
यत्पुनरभ्यन्तरे सुखदुःलविकल्परूपोऽहमनन्त ज्ञानोदिरूपोऽहमिति वा तदीपत्
परोत्तम्; यच्च निश्चयभावश्रुतज्ञानं तच्च शुद्धात्माभिमुखसुखसंवित्तिस्वरूपं
स्वसंित्याकारेशस्यकल्पमपोन्द्रियमनोजनितरागादिविकल्पजालरितत्वेन निर्विकल्पम्, अभेदनयेन तदेवात्मशब्दवाच्यं वीतरागसम्यक्चारित्राविनाभृतं केवलज्ञानापेद्यया परोत्तमपि संसाि ं चायिकज्ञानाभवात् चायोपशमिकमपि प्रत्यचन
मभिधीयते। अत्राह शिष्यः—श्राह्ये परोत्ति तत्त्वार्थसत्रे मतिश्रुतद्वयं परोत्तं
भिष्तिं तिष्ठति कथं वत्यन्तं भवतीति ? परिहारमाह—तदुत्सर्गव्याख्यानम्, इदं
पुनरपवादव्याख्यानम्, यदि तदुत्सर्गव्याख्यानं न भवति तिर्हि मतिज्ञानं कथं

नो इन्द्रिय मन के अवलम्बन से प्रकाश और अध्यापक आदि बहिरंग सहकारी कारण के संयोग से मूर्त्त तथा अमूर्त्तिक वस्तु को; लोक तथा अलोक को ज्याप्ति रूप ज्ञान से जो अस्पष्ट जानता है उसको परोत्त "अ तज्ञान" कहते हैं। इसमें विशेष यह है कि शज्यात्मक जो श्रुतज्ञान है वह तो परोत्त है ही; तथा स्वर्ग, मोत्त आदि बाह्य विषयों का बोध कराने वाला विकल्परूप जो ज्ञान है वह भी परोत्त है और जो आभ्यन्तर में मुख दुःख विकल्परूप में हूं अथवा में अनन्त ज्ञान आदि रूप हूं; इत्यादिक ज्ञान है वह ईपम् (किंचित्) परोत्त है। तथा जो निश्चय भावश्रुत ज्ञान है वह शुद्ध आत्मा के अभिमुख (सन्मुख) होने से सुखसंवित्ति मुखानुभय स्वरूप है और वह निज आक्ष्मज्ञान के आकार से सविकल्प है तो भी इन्द्रिय तथा मन से उत्पन्न जो रागादि विकल्पसमूह हैं, उनसे रहित होने के कारण निर्विकल्प है; और अभेद नय से वही ज्ञान 'आत्मा' शब्द से कहा जाता है तथा वह वीतराग सम्यक् चारित्र के बिना नहीं होता; वह ज्ञान यद्यपि केवल ज्ञान की अपेत्ता परोत्त है, तथापि संसारियों को ज्ञायिक ज्ञान का अभाव होने से ज्ञायोपशिक होने पर भी 'प्रत्यन्त" कहलाता है।

यहां पर शिष्य शंका करता है कि ''आद्यो परोक्षम्'' इस तत्त्वार्थसूत्र में मित और श्रुत इन दोनों ज्ञानों को परोक्ष कहा है फिर श्रुतज्ञान प्रत्यक्ष कैसे हो सकता है ?

त्रव शंका का उत्तर देते हैं कि तत्वार्थ सूत्र में जो श्रुत को परोत्त कहा है सो उत्सर्ग व्याख्यान है और 'भाव श्रुतज्ञान प्रत्यत्त है' यह ऋपवाद की ऋपेत्ता से कथन है । यदि तत्त्वार्थसूत्र में उत्सर्ग का कथन न होता तो तत्त्वार्थसूत्र में मतिज्ञान परोत्त कैसे कहा जाता ? और यहि वह सूत्र में परोत्त ही कहा गया है तो तर्कशास्त्र में सांव्यवहारिक प्रत्यत्त तस्वार्थे परोत्तं भिणतं तिष्ठति । तर्कशास्त्रे सांव्यवहारिकं प्रत्यत्तं कथं जातम् । यथा अपदादव्याख्यानेन मतिज्ञानं परोत्तमिप प्रत्यत्तज्ञानम् , तथा स्वारमाभिग्रुखं भावश्रुत्तज्ञानमपि परोत्तं सरप्रस्यत्तं भएयते । यदि पुनरेकान्तेन परोत्तं भवति तर्हि सुखदुःखादिसंवेदनमपि परोत्तं प्रामोति, न च तथा । तथैव च स एवात्मा, अवधिन् ज्ञानावरणीयत्त्रयापशमानमूर्गं वस्तु यदेकदेशप्रस्यत्तेण सविकल्पं जानाति तदवधिन् ज्ञानम् । यरपुनर्मनःपर्ययज्ञानावरण्यत्योपशमाद्वीर्यान्तरायत्त्रयोपशमाच्च स्वकीयमन् नोऽवलम्बनेन परकीयमनोगतं मूर्त्तमर्थमेकदेशप्रत्यत्तेण सविकल्पं जानाति तदीहाम-तिज्ञानपूर्वकं मनःपर्ययज्ञानम् । तथैव निजशुद्धात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुचरणलचार्योकापृर्वकं मनःपर्ययज्ञानम् । तथैव निजशुद्धात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुचरणलचार्योकाप्रद्यानेन केवलज्ञानावरणादिधात्त्रचतुष्टयत्त्रये सति यसग्रहपद्यते तदेक समये समस्तद्रव्यत्तेत्रकालभावग्राहकं सर्वप्रकारोपादेयभूतं केवलज्ञानमिति ।। ५ ॥

अथ ज्ञानदर्शनोवयोगद्वयच्याख्यानस्य नयविभागेनोपसंहारः कथ्यते :---

श्रद्ध चदु गागदंसमा सामग्गं जीवलक्खणं भणियं । ववहारा सुद्धमाया सुद्धं पुरा दंसमां भारां ।। ६ ॥

श्रष्टचतुर्ज्ञानदर्शने सामान्यं जीवलक्षयां भियातम् । व्यवहारात् ग्रद्धनयात् ग्रद्धं पनः दर्शनं ज्ञानम् ॥ ६ ॥

कैसे हुआ ? इसलिए जैसे अपवाद व्याख्यान से परोक्तरप मितज्ञान को भी सांव्यवहारिक प्रत्यक्त कहा है वैसे ही अपने आत्मा के सन्मुख जो भावश्रुत ज्ञान है यह परोक्त है तो भी उसको प्रत्यक्त कहा जाता है। यदि एकान्त से ये मित, श्रुत दोनों परोक्त ही हों तो सुख-दुःख आदि का जो स्वसंवेदन-स्वानुभव है वह भी परोक्त ही होगा। किन्तु वह स्वसंवेदन परोक्त नहीं है। उसी तरह वही आत्मा अवधिज्ञानावरण के क्योपशम से मूर्त्तिक पदार्थ जो एक देश प्रत्यक्त द्वारा सविकल्प जानता है वह "अवधिज्ञान" है। तथा जो मनःपर्ययज्ञानावरण के क्योपशम से, वीर्यान्तराय के क्योपशम से अपने मन के अवलम्बन द्वारा पर के मन में प्राप्त हुए मूर्ना पदार्थ को एक देश प्रत्यक्त से सविकल्प जानता है वह ईहा मितज्ञान पूर्वक "मनःपर्यय ज्ञान" है। एवं अपने शुद्ध आत्म-द्रव्य के यथार्थ श्रद्धान ज्ञान और आचरण रूप एकाश्र थ्यान द्वारा केवल ज्ञानावरण।दि चार घातिया कर्मों के नष्ट होने पर जो उत्पन्न होता है वह एक समय में समस्त द्रव्य, क्रेंत्र, काल तथा भाव को प्रहण करने वाला और सब प्रकार से उपादेय (श्रहण करने योग्य) "केवल ज्ञान" है।। ४।।

श्रव ज्ञान, दर्शन दोनों उपयोगों के व्याख्यान का नय-विभाग द्वारा उपसंहार कहते हैं:—
गाधार्थ:—व्यवहारनय से श्राठ प्रकार के ज्ञान और चार प्रकार के दर्शन का जो
धारक है वह सामान्य रूप से जीव का लच्चण है और शुद्ध नय की अपेचा जो शुद्ध झान,
दर्शन है वह जीव का लच्चण कहा गया है।

व्याख्या— "अह चदु णाण दंगण सामएणं जीवलक्लणं भिण्यं" अष्टिवधं ज्ञानं चतुर्विधं दर्शनं सामान्यं जीवलक्णं भिण्तम् । सामान्यमिति को-ऽर्थः संसारिजीवमुक्त जीविवव्या नास्ति, अथवा शुद्धाशुद्धज्ञानदर्शनिवव्या नास्ति । तदिष कथमितिचेद् ? विव्याया अभावः सामान्यलक्षणमिति वचनात् । कस्मात् सामान्यम् जीवलक्षणं भिण्तम् ? "ववहारा" व्यवहारात् व्यवहारनयात् । अत्र केत्रलक्षानदर्शनं प्रति शुद्धयद्भूतशब्दवाच्योऽनुपचरितसद्भूतव्यवहारः, ख्रास्थ-ज्ञानदर्शनापरिष्णांपेक्या पुनस्शुद्धसद्भूतशब्दवाच्य उपचरितसद्भूतव्यवहारः, कुमितकुश्रुतविभक्षत्रये पुनस्पचरितासद्भूतव्यवहारः । "सुद्धस्य सुद्धं पुण दंसरां स्थाणां" शुद्धिनश्चयनयात्पुनः शुद्धमखण्डं केवल्ञानदर्शनद्धगं जीवलक्षणमिति । किश्च ज्ञानदर्शनोपयोगविवद्यायासुपयोगशब्दन विविद्यत्रार्थपरिच्छित्तिलक्षणोऽर्थग्रह-पाच्यापारे गृह्यते । शुभाशुभशुद्धोपयोगत्रयविवन्नायां पुनस्पयोगशब्देन शुभाशुभ-शुद्धभावनैकरूपमनुष्ठानं ज्ञातव्यमिति । अत्र सहज्ञशुद्धनिविकारपरमानन्दैकलन्ना-

वृत्त्यर्थः—''श्रट्ठ चढु ए।ए दंसए सामर्था जीवलक्क्य भिएवं'' श्राठ प्रकार का क्रान तथा चार प्रकार का दर्शन सामान्य रूप से जीव का लक्ष्य वहा गया है।

यहाँ पर सामान्य इस कथन का यह तात्पर्य है कि इस लत्तरण में संसारी तथा मुक्त जीव की विवक्ता नहीं है, अथवा शुद्ध अशुद्ध झान दर्शन की भी विवत्ता नहीं है।

सो कैसे ? इस शंका का उत्तर यह है कि 'विवक्षा का अभाव ही सामान्य का लक्षण है'' ऐसा कहा है। किस अपेक्षा से जीव का सामान्य लक्षण कहा है ? इसका उत्तर यह है कि ''ववहारा'' अर्थात् व्यवहार नय की अपेक्षा से कहा है। यहाँ केवल झान, केवल दर्शन के प्रति शुद्ध-सद्भूत व्यवहार से वाच्य (कहने योग्य) अनुपचरित-सद्भूत-व्यवहार है और अद्मस्थ के अपूर्ण झान दर्शन की अपेक्षा से अशुद्ध-सद्भूत-व्यवहार है अपेक्ष कर्मात. कुशुत तथा कुअविध इनमें उपचरित-असद्भूत-व्यवहार है।

<sup>&#</sup>x27;'सुद्धराया सुद्ध' पुरा दंसरां सारां'' शुद्ध निश्चयनय से शुद्ध ऋखंड केवल ज्ञान तथा केवल दर्शन ये दोनों जीव के लच्च हैं। यहाँ ज्ञान दर्शनरूप उपयोग की विवचा में उपयोग शब्द से विवचित पदार्थ के जानने रूप वस्तु के प्रहरा रूप व्यापार का प्रहरा किया जाता है और शुभ, ऋशुभ तथा शुद्ध इन तीनों उपयोगों की विवच्चा में उपयोग शब्द से शुभ, ऋशुभ तथा शुद्ध भावना एक रूप ऋनुष्ठान जानना चाहिये। यहाँ सहज शुद्ध निर्विकार परमानन्द रूप साचात उपादेय जो ऋचय सुख है उसका उपादान काररा होने से केवल ज्ञान और केवल दर्शन ये दोनों उपादेय हैं। इस प्रकार नैयायिक के प्रति गुए, गुएी अर्थात् ज्ञान

ग्रास्य सान्तादुपादेयभूतस्यान्तायमुखस्योपादानकारगत्वात् केवलज्ञानदर्शनद्वयमुपा-देयमिति । एवं नैयायिकं प्रति गुणागुणि।भेदैकान्तनिराकरणार्थमुपयोगव्याख्यानेन गाथात्रयं गतम् ॥ ६ ॥

श्रथामूर्जातीन्द्रियनिजात्मद्रव्यसंत्रितिरहितेन मूर्ज पञ्चेन्द्रियविषयासक्तेन च यदुपाजितं मूर्तं कर्म तदुदयेन व्यवहारेण मूर्तोऽपि निश्चयेनामूर्तो जीव इत्युपदिशति :—

> वरारा रस पंच गंधा दो फासा श्रद्ध शिब्छया जीवे। सो संति त्रमुत्ति तदो वस्हारा मुत्ति वंधादो ॥ ७ ॥

वर्गाः रसाः पंच गन्धौ द्वौ स्पर्शाः ऋष्टौ निश्चयात् जीवे । नो संति ऋमूत्तिः ततः व्यवहारात् मूर्तिः बन्धतः ॥ ७ ॥

व्याख्या— "वरणा रस पञ्च गंघा दो फासा श्रद्ध णिच्छथा जीवे णो संति" श्वेतपीतनीलारुणकृष्णसंज्ञाः पञ्च वर्णाः, तिक्तकडुकषायाग्लमधुरसंज्ञाः पञ्च रसाः, सुगन्धदुर्गन्धसंज्ञौ द्वौ गन्धौ, शीतोष्णस्निग्धरूचामृदुकर्कशगुरुलघु-संज्ञा श्रष्टौ स्पर्शाः, "णिच्छया" शुद्धनिश्चयनयात् शुद्धबुद्धैकस्वभावे शुद्धजीवे न

श्रीर श्रात्मा इन दोनों के एकान्त रूप से भेद के निराकरण के लिये उपयोग के व्याख्यान द्वारा तीन गाथा समाप्त हुई ।। ६ ॥

श्रव श्रमृत्तिक तथा श्रतीन्द्रिय निज श्रातमा के ज्ञान से रहित होने के कारण तथा मूर्त्त जो पांचों इन्द्रियों के विषय हैं उनमें श्रासिक के द्वारा जीव ने जो मूर्त्तिक कर्म उपार्जन किया है उसके उदय मे व्यवहार नय की श्रपेत्ता से जीव मूर्त्तिक है तथापि निश्चयनय से श्रमृत्तिक है ऐसा उपदेश देते हैं:—

गाथार्थः—निश्चयनय से जीव में पाँच वर्ण, पाँच रस, दो गंध और आठ स्पर्श नहीं हैं; इसिल्ये जीव अमूर्त्तिक है और व्यवहारनय की अपेक्षा कर्म-बँध होने के कारण जीव मृर्त्तिक है।। ७।।

वृत्त्यर्थः—"वर्ण रस पंच गंधा दो फासा अट्ठ णिच्छ्या जीवे णो संति" सफेद, पीला, नीला, लाल तथा काला ये पांच वर्णः; चरपरा, कडुआ, कषायला, खट्टा और मीठा ये पांच रसः; सुगन्ध और दुर्गन्ध ये दो गन्ध तथा ठंडा, गर्म, चिकना, रूखा, कड़ा, भारी भीर हलका यह आठ प्रकार के स्पर्श शुद्ध निश्चयनय से शुद्ध-बुद्ध स्वभाव-धारक शुद्ध जीव में नहीं हैं। "अमुत्ति तदो" इस कारण यह जीव अमृतिक है अर्थात् मूर्ति-रहित है।

सन्ति । "श्रमुत्ति तदो" ततः कारणादमूर्तः । यद्यमूर्तस्तिहि तस्य कथं कर्मंबन्ध इति चेत् ? "ववहारा मुत्ति" अनुपचरितासद्भूतव्यवहारान्मूर्तो यतः । तदिष करमात् ? 'बंधादो" अनन्तज्ञानाद्युपलम्भलक्षणमोक्षित्वलक्षणाद्मादिकर्मबन्धनादिति । तथा चोक्तम् —कथंचिन्मूर्तामूर्तजीवलक्षणाम् — "बंधं पि एयतं लक्षणादो हवदि तस्य भिषणातं । तम्हा अमुत्तिभावो खोगंतो होदि जीवस्य ॥ १॥" अयमत्रार्थः —यस्यंवामूर्तस्यात्मनः प्राप्त्यभावादनादिसंसारे अमिते।ऽयं जीवः स एवामूर्तो मूर्तपञ्चेन्द्रियदिषयत्यागेन निरंतरं ध्यातव्यः । इति भद्यचाक्रमतं प्रत्यमूर्तजीवस्थापनम्रख्यत्वेन सत्रं गतम् ॥ ७॥

अथ निष्क्रियामूर्तरङ्कोत्कीर्णाज्ञायकैनस्वभावेन कर्मादिकत् त्वरहितोऽपि जीवे। व्यवहारादिनयविभागेन कर्ता भवतीति कथयति :—

> पुग्गलकम्मादीगां कत्ता ववहारदो दु गिच्छयदो । चेदगाकम्मागादा सुद्धगाया सुद्धमावाणां ॥ = ॥

पुद्गलकम्मीदीनां कत्ती व्यवहारतः तु निश्चयतः । चेतनकम्मीयां त्रात्मा शुद्धनयात् शुद्धमावानाम् ॥ ८॥

शंका:—यदि जीव अमृर्तिक है तो इस जीव के कर्म कः वँध कैंसे होता है ? उत्तर:—"वयहार। मुत्ति" क्योंकि अनुपचरितअसद्भूतव्यवहारनय से जीव मृत्तिक है: अतः कर्म-वँध होता है ।

शंका:--जीव मूर्ची भी किस कारण से है ?

उत्तर:—'-'वंधादों" अनंतज्ञान आदि की प्राप्ति रूप जो मोज है उस मोज से विपरीत अनादि कमीं के बन्धन के कारण जीव मूर्ज है। कथंचित् मूर्ज तथा कथंचित् अमूर्ज जीव का लज्ञण है। कहा भी है:—कमंबंध के प्रति जीव की एकता है और लज्ञण से उस कमंबंध की मिन्नता है इसलिये एकान्त से जीव के अमूर्तभाव नहीं है। १। इसका तात्पर्य यह है कि जिस अमूर्ज आत्मा की प्राप्ति के अभाव से इस जीव ने अनादि संसार में अमण किया है उसी अमूर्जिक शुद्धस्वरूप आत्मा को मूर्ज पांचों इन्द्रियों के विषयों का त्याग करके ध्यान करना चाहिये। इस प्रकार भट्ट और चार्वीक के प्रति जीव को मुख्यता से अमूर्ज सिद्ध करने वाला सुत्र कहा।। ७।।

श्रव "किया-शून्य श्रमूर्तिक" टंकोत्कीर्स (टाकी से उकेरी हुई मूर्ति समान श्रविचल ) ज्ञायक एक स्वभाव से जीव यद्यपि कर्म श्रादि के कर्र्सापने से रहित है फिर भी व्यवहार श्रादि नय की श्रपेद्मा कर्ता होता है, ऐसा कहते हैं:—

गाथार्थः — आत्मा व्यवहारनय से पुद्गल कर्म आदि का कर्ता है; निश्चयनय से चेतन कर्म का कर्त्ता है और शुद्ध नय की अपेक्षा से शुद्ध भाषों का कर्ता है।। ⊏।। व्याख्या— अत्र सत्रे भिन्नप्रक्रमरूपव्यवहितसम्बन्धेन मध्यपदं गृहीत्वा व्याख्यानं क्रियते । "आदा" आत्मा "पुग्गलकम्मादीणं कत्ता ववहारते दु" पुर्गलकमीदीनां कत्ती व्यवहारतस्तु पुनः, तथाहि—मनोवचनकायव्यापारिकया-रिहतिन अद्भुदात्मवन्त्रभावनाशून्यः सन्न नुपचित्तासद्भृतव्यवहारेण ज्ञानावरणा-दिद्रव्यकर्मणामादिशव्देनौदारिकवैक्रियिकाहारकशरीरत्रयाहारादिषट्पर्याप्तियोग्यपु-द्गलिपण्डरूपनोक्तम्णां तथेवोपचित्तासद्भृतव्यवहारेण विविवयघटपटादीनां च कर्ता भवति । "शिच्छियदो चेदणकम्माणादा" निश्चयनयतश्चेतनकर्मणां तद्यथा रागादिविकल्पोपाधिरहितनिष्क्रियपरमचैतन्यभावनारिदतेन यदुपार्जितं रागाद्युत्पादकं कर्म तदुदये सति निष्क्रियनिर्मलस्वसंवित्तिमलभमानो भावकर्मशब्दवाच्यरागादिविकल्परूपचेतनकर्मणामशुद्धनिश्चयेन कर्ता भवति । अशुद्धनिश्चयम्यार्थः कथ्यते—कर्मोपाधिसग्रुत्पन्नत्वादशुद्धः, तत्काले तप्तायः पिण्डनचन्मयत्वाच्च निश्चयः, इत्युभयमेलापकेनाशुद्धनिश्चयो भएयते । "सुद्धणया सुद्धभावाणं" शुभाशुभयोगत्रयव्यापाररहितेन शुद्धवुद्धैकस्वभावेन यदा परिणमित तदानन्तज्ञानस्वादिशुद्धभावानां छक्रस्थावस्थायां भावनारूपेण विविचित्रकदेशशुद्धनिश्चयेन सुलादिशुद्धभावानां छक्रस्थावस्थायां भावनारूपेण विविचित्रकदेशशुद्धनिश्चयेन सुलादिशुद्धभावानां छक्रस्थावस्थायां भावनारूपेण विविचित्रकदेशशुद्धनिश्चयेन

वृत्त्यर्थः—इस सूत्र में भिन्न प्रक्रमरूप व्यवहित संबन्ध से बीच के पद को प्रहरा करके व्याख्यान किया जाता है। ''आद।'' आत्मा ''पुन्गलकम्भादीएं कत्ता ववहारदो दु'' व्यवहार नय की अपेत्ता से पुदुगल कर्म आदि का कर्ता है। जैसे---मन, वचन तथा शरीर की किया से रहित निज शुद्ध ऋात्मतत्त्व की जो भावना है उस भावना से शुन्य होकर श्रतुपचरित श्रसद्भूत व्यवहार नय की श्रपेचा झानावरण श्रादि द्रव्य कर्मी का तथा आदि शब्द से औदारिक, वैक्रियिक और आहारक रूप तीन शरीर तथा आहार आदि ६ पर्याप्तियों के योग्य जो पुद्गल पिंड रूप नौ कर्म हैं उनका तथा उपचरित अमद्गत व्यवहार नय से बाह्य विषय घट, पट च्यादि का भी यह जीवकत्ती होता है। ''ग्रिच्छयग्रयदो चेदणकम्भणादा" और निश्चय नय की अपेद्धा से यह आत्मा चेतन कर्मी का कर्ता है। वह इस तरह—राग ऋादि विकल्प उपाधि से रहित निष्क्रिय, परमचैतन्य भावना से रहित होने के कारण जीव ने राग आदि को उत्पन्न करने वाले कमीं का जो उपीजन किया है उन कर्मी का उदय होने पर निष्किय श्रौर निर्मल श्रात्मज्ञान को नहीं प्राप्त होता हुआ यह जीव भावकर्म इस शब्द से वाच्य जो रागादि विकल्प रूप चेतन-कर्म हैं उनका श्रशुद्ध निश्चय नय से कत्ती होता है। ऋगुद्ध निश्चय का ऋर्थ यह है—कर्म-उपाधि से उत्पन्न होने से श्रशुद्ध कहलाता है और उस समय अग्नि में तपे हुए लोहें के गोले के समान तन्मय (उसी रूप) होने से निश्चय कहा जाता है, इस रीति से अशुद्ध और निश्चय इन दोनों को मिलाकर श्रशुद्ध निश्चय कहा जाता है। "सुद्धएया सुद्धभावार्णा" जब जीव शुभ, ऋशुभ

कर्ता, मुक्तावस्थायां तु शुद्धनयेनेति । किन्तु शुद्धाशुद्धभावानां परिणममानानाम् एव कर्तुरवं ज्ञातव्यम् , न च हस्तादिव्यापारहृष्याणामिति । यतो हि नित्यनिर-झननिष्कियनिजात्मस्बहृषभावनारहितस्य कर्मादिकत्तुरवं व्याख्यातम् , ततस्तत्रैव निजशुद्धात्मनि भावना कर्तव्या । एवं सांख्यमतं प्रत्येकान्ताकत्तुरविनराकरणामु-ख्यत्वेन गाथा गता ॥ = ॥

त्रथं यद्यपि शुद्धनयेन निर्विकारपरमाह्नादैकलच्चासुखामृतस्य भोक्ता तथाप्यशुद्धनयेन सांसारिकसुखदुःखस्यापि भोक्तात्मा भवतीत्याख्याति :—

> ववहारा सुरुदुक्खं पुम्मलकम्मप्फलं पर्भुजेदि । स्रादा खिच्छपणयदो चेदलभावं खु स्रादस्स ॥ ६ ॥

व्यवहारात् सुखदुःखं पुद्गलकम्मंफलं प्रभुङ्क्ते । श्रारमा निश्चयनयतः चेतनभावं सत्तु श्रात्मनः ॥ ६ ॥

व्याख्या—"ववहारा सुद्रदुक्खं पुग्गलकम्मण्कलं पभुंजेदि" व्यवहारात् सुखदुःखरूपं पुद्गलकर्मफलं प्रभुंक्ते । स कः कर्ता ? "श्रादा" श्रातमा ।

मन, वचन, काय इन तीनों योगों के व्यापार से रहित शुद्ध, बुद्ध, एक स्वभाव से परिशामन करता है तव अनंत ज्ञान, सुख आहि शुद्ध भावों का खद्धास्थ अवस्था में भावना रूप से विविच्चित एक देश शुद्ध निश्चय नय से कर्त्ता है। तो है और मुक्त अवस्था में शुद्ध निश्चय नय से अनंतज्ञानादि शुद्ध भावों का कर्ता है। किन्तु परिशामन करते हुए शुद्ध, अशुद्ध भावों का कर्त्त क्वाव में जानना चाहिये और हस्त आदि के व्यापार रूप परिशामनों का कर्तापन न समभना चाहिए। क्योंकि नित्य; निरंजन; निष्क्रिय ऐसे अपने आत्मस्वरूप की भावना से रहित जीव के कर्म आदि का कर्त्त त्व कहा गया है; इसलिये उस निज शुद्ध आत्मा में ही भावना करनी चाहिये। इस तरह सांख्यमत के प्रति "एकान्त से जीव कर्त्ता नहीं है" इस मत के निराकरण की मुख्यता से गाथा समाप्त हुई॥ = ॥

श्रव यद्यपि श्रात्मा शुद्ध नय से विकाररहित परम श्रानन्द रूप लक्षण वाले ऐसे सुख रूपी श्रमृत को भोगने वाला है तो भी श्रशुद्ध नय से सांसारिक सुख-दुःख का भी भोगने वाला है, ऐसा कहते हैं:---

गाथार्थ: - ब्यवहार नय से आत्मा छुख-दुःख रूप पुद्गल कमी के फल की भोगता है और निश्चय नय से अपने चेतन भाव की भोगता है ॥ ६ ॥

वृत्त्यर्थः---'ववहारा सुद्ददुक्लं पुरगलकम्मफलं पर्सु जिदि'' व्यवहार नय की अपेन्न।

"शिच्छयणदो चेदणभावं श्रादम्स" निश्चयनयतश्चेतनभावं भुंकते। "खु" रफुटम्। कस्य सम्बन्धिनमात्मनः स्वस्येति । तद्यथा—श्रात्माहि निजशुद्धात्म-संवित्ति समुद्भूतपारमार्थिकसुखसुधारसभोजनमस्त्रभान उपचरितासद्भूतच्यवहारेगेष्टानिष्टपञ्चेन्द्रियविषयजनितसुखदुःखं भुंकते; तथैवानुपचरितासद्भूतच्यवहारेणाभ्यन्तरे सुखदुःखजनकं द्रव्यकम्मेरूपं सातासातोद्यं भुंकते । स एवाशुद्धनिश्चयनयेन हर्षविषादरूपं सुखदुःखं च भुंकते । शुद्धनिश्चयनयेन तु परमात्मस्वभावसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्टानोत्पन्नसदानन्दैकलक्तणं सुखामृतं भुंक्त इति । श्रत्र
यस्यैव स्वाभाविकसुखामृतस्य भोजनाभावादिन्द्रियसुखं भुंकानः सन् संसारे परिश्रमति तदेवातोन्द्रियसुखं सर्वश्रकारेणोपादेयमित्यभिषायः । एवं कर्ता कर्मफलं
न भुंक्त इति बौद्धमतिवेधार्थं भोक्तत्वच्याख्यानरूपेण सत्रं गतम् ॥ ६ ॥

अथ निश्चयेन लोकप्रमितासंख्येयप्रदेशमात्रोऽपि व्यवहारेण देहमात्रो जीव इत्यावेदयित :---

से सुख-दुःख रूप पुद्गल कर्म फलों को भोगता है। यह कर्म फलों का भोक्ता कीन है ? ''आदा'' आत्मा। ''एिण्छ्यश्यदो चेदएभावं ख आदस्स'' और निश्चय नय से तो स्पष्ट रीति से चेतन माव का ही मोक्ता आत्मा है। यह चेतन भाव किस सम्बन्धी है ? आत्मा का अपना ही है। वह ऐसे—अपने शुद्ध आत्मअनुभव से उत्पन्न पारमार्थिक सुखरूप अमृत रस का भोजन न प्राप्त करता हुआ आत्मा, उपचरित असद्भूत व्यवहार नय से इष्ट, अनिष्ट पांचों इन्द्रियों के विषयों से उत्पन्न सुख-दुःख को भोगता है; उसी तरह अनुपचरित असद्भूत व्यवहार नय से अन्तरंग में सुख-दुःख को उत्पन्न करने वाले द्रव्य कर्म रूप साता—असाता के उदय को भोगता है। तथा अशुद्ध निश्चय नय से वह ही आत्मा हर्ष, विषाद रूप सुख-दुःख को भोगता है । तथा अशुद्ध निश्चय नय से तो परमात्मस्वभाव के सम्यक् अद्धान, ज्ञान और आचरए से उत्पन्न अविनाशी आनन्द रूप वाले सुखामृत को भोगता है। यहाँ पर जिस स्वाभाविक सुखामृत के भोजन के अभाव से आत्मा इन्द्रियों के सुखों को भोगता हुआ संसार में अमए करता है, वही अतीन्द्रिय सुख सब प्रकार से प्रहण करने योग्य है, ऐसा अभिप्राय है। इस प्रकार "कर्त्ता कर्म के फल को नहीं भोगता है" इस बौद्ध मत का खंडन करने के लिये "जीव कर्मफल का भोक्ता है" यह व्याख्यान रूप सूत्र समाप्त हुआ।।।।।।

''त्रात्मा यद्यपि निश्चय नय से लोकाकाश के बराबर ऋसंख्यात प्रदेशों का धारक है फिर भी व्यवहार नय से ऋपनी देह के बराबर है'' यह बतलाते हैं:—

## असुगुरुदेहपमाणो उवसंहारप्पसप्पदो चेदा । असमुहदो ववहारा शिच्चयणयदो असंखदेसो वा ॥ १०॥

श्रगुगुरुदेहप्रमागाः उपसंहारप्रसर्पतः चेतयिता । श्रममुद्घातात् व्यवहारात् निश्चयनयतः श्रसंख्यदेशो वा ॥ १० ॥

व्याख्या—"श्रणुगुरुदेहपमाणो" निश्चयेनस्वदेहाद्भिन्नस्य केवलज्ञाना-द्यनन्तगुणराशेरभिन्नस्य निजशुद्धात्मस्वरूपस्योपलब्धेरभावात्तथेव देहममत्वमूत्त-भूताहारभयमेथुनपिग्रहसंज्ञात्रभृतिसमस्तरागादिविभावानामासक्तिसद्भावाच्च यदु-पार्जितं शरीरनामकर्म तदुदये सति श्रणुगुरुदेहपमाणे। भवति । स कः कर्ता ? "चेदा" चेतियता जीवः । कस्मात् ? "उवसंहारप्पसप्पदो" उपसंहारप्रसपतः शरीर-नामकमजनित्विस्तारोपसंहारधर्माभ्यामित्यर्थः । कोऽत्र दृष्टान्तः ? यथा प्रदीपो महद्भाजनप्रच्छादितस्तद्भाजनान्तरं सर्वं प्रकाशयति लघुभाजनप्रच्छादितस्तद्भाजना-नन्तरं एकाशयति । पुनरपि कस्मात् ? 'श्रसमुहदो' श्रसमुद्धातात् वेदनाकषाय-

गाथार्थ:—समुद्घात के विना यह जीव व्यवहार नय से संकोच तथा विस्तार से अपने छोटे और बड़े शरीर के प्रमाण रहता है और निश्चय नय से असंख्यात प्रदेशों का धारक है।। १०॥

वृत्त्यर्थ:—''श्रणुगुक्तदेहपराखों' निश्चय नय से अपने देह से भिन्न तथा केवल ज्ञान श्रादि अनन्त गुणों की राशि से अभिन्न, ऐसे शुद्ध श्रात्मस्वरूप की प्राप्ति के अभाव से तथा देह की ममता के मूल भूत श्राहार. भय, मैंशुन, परिग्रह रूप संज्ञा श्रादि; समस्त राग श्रादि विभावों में श्रासिक के होने से जीव ने जो शरीर नामकर्म उपार्जन किया उसका उदय होने पर अपने छोटे तथा बड़े देह के बरावर होता है। प्रश्नः—शरीर प्रमाण वाला कौन है? उत्तरः—''चेदा'' चेतन श्रर्थात् जीव है। प्रश्नः—किस कारण से? उत्तरः—''उवसंहारणसण्यदों' संकोच तथा विस्तार स्वभाव से। यानी—शरीर नाम कर्म से उरम हुआ विस्तार तथा संकोच रूप जीव के धर्म हैं; उनसे यह जीव अपने देह के प्रमाण होता है। प्रश्नः—यहाँ दृष्टान्त क्या है? उत्तरः—जैसे दीपक किसी बड़े पात्र से दक दिया जाता है तो दीपक उस पात्र के भीतर प्रकाशित करता है और यदि छोटे पात्र में रख दिया जाता है तो उस पात्र के भीतर प्रकाशित करता है। प्रश्नः—फिर श्रन्य किस कारण से यह जीव देहप्रमाण है? उत्तरः—''श्रसमुहदो'' समुद्धात के न होने से। वेदना, कपाय, विकिया, मारणान्तिक, तैजस, श्राहारक श्रीर केवली नामक सात समुद्धातों के न होने से जीव शरीर के बरावर होता है। (समुद्धात की दशा में तो जीव देह से बाहर भी रहता है किन्तु समुद्धात के विना देहप्रमाण ही रहता है)। सात समुद्धातों का लहण इस प्रकार

विकियामारणान्तिकते जमाहारककेवलिसंज्ञसप्तसप्तयुद्धातवर्जनात् । तथा चोक्तं सप्तसप्तद्धातलचणम्— ''वेयणकमायवेउव्वियमारणंतिश्रो सप्तुग्धादो । तेजाहारो
छट्ठो सत्तमश्रो केवलीणं तु ॥ १ ॥" तद्यथा— ''मूलसरीरमछंडिय उत्तरदेहस्स
जीवर्षिडस्स । णिग्गमणं देहादो हवदि सप्तुग्धादयं णाम ॥ १ ॥'' तीव्रवेदनातुभवान्मूलशरीरमत्यवत्वा श्रात्मप्रदेशानां वहिनिर्गमनमिति वेदनासप्तुद्धातः । १ ॥
तीव्रकषायोदयान्मूलशरीरमत्यक्त्वा परस्य धातार्थमात्मप्रदेशानां बहिर्गमनमिति
कषायसप्तुद्धातः । २ ॥ मूलशरीरमपरित्यज्य किमपि विकर्तु मात्मप्रदेशानां वहिर्गमनमिति
कषायसप्तुद्धातः । २ ॥ मूलशरीरमपरित्यज्य किमपि विकर्तु मात्मप्रदेशानां वहिर्गमनमिति
विक्रियासप्रुद्धातः । ३ ॥ मरणान्तसमये मूलशरीरमपरित्यज्य यत्र
कुत्रचिद्बद्धमायुस्तत्वदेशं स्फुटितुमात्मप्रदेशानां वहिर्गमनमिति मारणान्तिकसप्तुद्ध्यातः । ४ ॥ स्वस्य मनोनिष्टजनकं किञ्चित्कारणान्तरमवलोक्य सप्तुत्पन्नकोधस्य
संयमनिधानस्य महाग्रुनेमूलशरीरमपरित्यज्य सिन्द्रपुज्जप्रभो दीर्घत्वेन द्वादशयोजनप्रमाणः स्रच्यक्क लसंख्येयभागमूलविस्तारो नवयोजनाग्रविस्तारः काहलाकृतिपुरुषो
वामस्कन्धान्तिगेत्य वामप्रदिश्चिणेन हृदये निहितं विरुद्धं वस्तु अस्मसात्कृत्य तेनैव

कहा है—"१ वेदना; २ कपाय; २ विक्रिया; ४ मारणान्तिक; ४ तेजस; ६ आहार और ७. केवली ये सात समुद्घात हैं।" इनका स्वरूप यों है—"अपने मूल शरीर को न छोड़ते हुए जो आत्मा के कुछ प्रदेश देह से बाहर निकल कर उत्तरदेह के प्रति जाते हैं उसको समुद्घात कहते हैं।" तीन्न पीड़ा के अनुभव से मूल शरीर न छोड़ते हुए जो आत्मा के प्रदेश का शरीर से बाहर निकलना, सो "वेदना" समुद्यात है। १। तीन्न कोधादिक कराय के उदय से अपने धारण किये हुए शरीर को न छोड़ते हुए जो आत्मा के प्रदेश दूसरे को मारने के लिये शरीर के बाहर जाते हैं उसको "कपाय" समुद्धात कहते हैं। २। किसी प्रकार की विक्रिया (छोटा या बड़ा शरीर अथवा अन्य शरीर) उत्पन्न करने के लिये मूल शरीर को न त्याग कर जो आत्मा के प्रदेशों का वाहर जाता है उसको "विक्रिया" समुद्धात कहते हैं। ३। मरण के समय में मूल शरीर को न त्याग कर जहाँ इस आत्मा ने आगामी प्रायु वाँधी है उनके छूते के लिये जो आत्मा-प्रदेशों का शरीर से बाहर निकलना सो "मारणान्तिक" समुद्धात है। ४। अपने मन को अनिष्ठ उत्तन्न करने वाले किसी कारण को देखकर कोधित संयम के नियाग सहामुनि के बाएँ कन्ये से सिन्दूर के ढेर जैसी कान्ति वाज़; बारह योजन लम्बा, सूच्यंगुल के संस्थात भाग प्रमाण मूल-ांवस्तार और नौ योजन के अपन-विस्तार वाला; काहल (विलाव) के आकार का धारक पुरुष निकल करके बार्यी प्रदक्तिणा देकर, मुनि जिस पर कोधी हो उस विरुद्ध पदार्थ को भस्म करके और उसी मुनि के साथ आप भी भस्म करने के बाद उत्तो ने द्वीपायन मुनि के शरीर से पुतला निकलकर द्वारिका नगरी को भस्म करने के बाद उत्तो ने द्वीपायन मुनि को भस्म किया और वह

संयितना सह स च भस्म ब्रज्जित द्वीपायनवत्, असाधशुभस्तेजः सम्रद्धातः। लोकं व्याधिदुर्भिद्धादिपीडितमक्लोक्य समुत्पन्नकृपस्य परमसंयमिनधानस्य महर्पेमूलशगरमपरित्यव्य शुआकृतिः प्रामुक्तदेहप्रमाणः पुरुषो दिच्चणप्रदिच्चणेन व्याधिदुर्भिद्धादिकं स्फोटियत्वा पुनर्पा स्वस्थाने प्रावशति, असौ शुभरूपस्तेजः समुद्धातः। प्र। समुत्पन्नपदपदार्थआन्तेः परमिद्धसंपन्नस्य महर्पेर्मूलशरीरमपरित्यव्य शुद्धस्किटकाकृतिरेकहस्तप्रमाणः पुरुषो मस्तकमध्यानिनर्गत्य यत्र कृत्रचिदन्त-मृहूर्तमध्ये केवलज्ञानिनं पश्यति तद्दश्ताव्य स्वाश्रयस्य मृतः पदपदार्थनिश्चयं समृत्याद्य पुनः स्वस्थाने प्रविश्वति, असावाहारसमुद्धातः। ६। सप्तमः केवलिनां दण्डकपाटप्रतरपूरणः सोऽयं कवलिसमुद्धातः। ७।

नयविभागः कथ्यते— "बवहारा" अनुपचरितासद्भूतव्यवहारनयात् । "गिच्छियखदो असंखदेसो वा" निश्चयनवते लोकाकाशप्रमितासंख्येयप्रदेश-प्रमाशः । 'वा' शब्देन तु स्वसंवित्तिसमुत्यननकेवलज्ञानीत्पत्तिप्रस्तावे ज्ञानापेत्तया

पुतला त्राप भी भस्म हो गया। सो "त्रशुभ तैजस" समुद्धात है। तथा जगन् को रोग, दुर्भिन्न त्रादि से दुःखित देखकर जिसको दया उत्पन्न हुई ऐसे परम संयमनिधान महाऋषि के मृल शरीर को न त्याग कर पूर्वोक्त देह के प्रमाण; सौश्य त्राकृति का धारक पुरुष दाएँ कन्धे से निकल कर दिन्नण प्रदित्तणा करके रोग, दुर्भिन्न त्रादि को दूर कर फिर अपने स्थान में त्राकर प्रवेश कर जावे वह 'शुभ तैजस समुद्धात" है। १। पद और पदार्थ में जिसको कुछ संशय उत्पन्न हुआ हो, उस परम ऋदि के धारक महिष् के मस्तक में से मूल शरीर को न छोड़कर, निर्मल स्पटिक के रंग का एक हाथ का पुतला निकल कर अन्त मुंहर्त में जहाँ कहीं भी केवली को देखता है तब उन केवली के दर्शन से त्रवंश कर जावे, सो पद और पदार्थ का निश्चय उत्पन्न कराकर फिर अपने स्थान में प्रवेश कर जावे, सो "त्राहारक समुद्धात" है। ६। केवलियों के जो दंड कपाट प्रतर लोक पूर्ण होता है. सो सातवां केवलि समुद्धात है। ७।

अब नयों का विभाग कहते हैं। "ववहारा" अनुपचरित असद्भूत व्यवहार नय से जीव अपने शरीर के बराबर है तथा "शिच्छ्यण्यदो असंखदेसो वा" तिश्चय नय से लोकाकाश प्रमाण जो असंख्य प्रदेश हैं उन प्रमाण आतंख्यात प्रदेशों का धारक यह आत्मा है। "असंखदेसो वा" यहाँ जो 'वा' शब्द दिया है उस शब्द से प्रन्थकर्त्ता ने यह सूचित किया है कि स्वसंवेदन (आत्मअनुभूति) से उत्पन्न हुए केवल झान की उत्पत्ति की अवस्था में झान की अपेदा से व्यवहार नय द्वारा आत्मा लोक; अलोक व्यापक है। किन्तु नैयायिक, मीमांसक तथा सांख्य मत अनुयायी जिस तरह आत्मा को प्रदेशों की अपेदा से व्यापक

व्यवहारनयेन लोकालोकव्यापकः; न च प्रदेशापेच्या नैयायिकमीमांसकसांस्य-मतवत्। तथैव पञ्चेन्द्रियमनोविषयविकल्परहितसमाधिकाले स्वसंवेदनल्ख्याबोध-सद्मावेऽपि बहिविषयेन्द्रियबोधाभावाज्जङः, न च सर्वथा सांख्यमतवत्। तथा रागादिविभावपरिखामापेच्या शून्योऽपि भवति, न चानन्तज्ञानाद्यपेच्या बौद्धमतवत्। किञ्च—अणुमात्रशरीरशब्देनात्र उत्सेधघनाङ्गुलासंख्येभागश्मितं लब्ध्यपूर्ण-स्वस्मनिगोदशरीरं ग्राह्मम्, न च पुग्दलपरमाणुः । गुरुशरीरशब्देन च योजन-सहस्रपरिमाणं महामत्स्यशरीरं मध्यमावगाहेन मध्यमशरीराणि च । इदमत्रतात्प-र्यम्—देहममत्विनिम्सेन देहं गृहीत्वा संमारे परिश्रमति तेन कारणेन देहादिमम-त्वं त्यक्त्वा निर्मोहनिजशुद्धात्मिन भावना कर्तव्येति । एवं स्वदेहमात्रव्याख्यानेन गाथा गता ॥ १० ॥

त्रतः परं गाथात्रयेशा नयविभागेन संसारिजीवस्वरूपं तदवसाने शुद्ध-जीवस्वरूपं च कथयति । तद्यथा :----

मानते हैं, बैसा नहीं है। इसी तरह पांचों इन्द्रियों और मन के विषयों के विकल्पों से रहित जो ध्यान का समय है उस समय आत्म-अनुभव रूप ज्ञान के विद्यमान होने पर भी बाहरी विषय रूप इन्द्रिय ज्ञान के अभाव से अत्मा जड़ माना गया है परन्तु सांख्य मत की तरह आत्मा सर्वथा जड़ नहीं है। इसी तरह आत्मा राग द्वेष आदि विभाव परिणामों की अपेत्ता से ( उनके न होने से ) शून्य होता है, किन्तु बौद्ध मत के समान अनन्त ज्ञानादि की अपेत्ता शून्य नहीं है।

विशेष—श्रामात्र शरीर श्रामा है, यहाँ श्रामु शब्द से उत्सेधघनांगुल के असंस्थातवें भाग परिमाण जो लिख-श्रपर्याप्तक स्दम-निगोद शरीर है, उस शरीर का प्रहण करना चाहिये किन्तु पुद्गल परमाणु का श्रहण न करना चाहिये । एवं गुरु शरीर शब्द से एक हजार योजन प्रमाण जो महामत्त्य का शरीर है उसको प्रहण करना चाहिये, और मध्यम श्रवगाहना से मध्यम शरीरों का श्रहण है । तात्पर्य यह है—जीव देह के साथ ममत्व के निमित्त से देह को श्रहण कर संसार में श्रमण करता है, इसलिये देह श्रादि के ममत्व को छोड़कर निर्मोह श्रपने शुद्ध श्रात्मा में भावना करनी चाहिये। इस प्रकार 'जीव स्वदेह-मात्र है' इस व्याख्यान से यह गाथा समाप्त हुई ॥ १० ॥

ऋब तीन गाथाश्चों द्वारा नय विभाग पूर्वक संसारी जीव का स्वरूप ऋौर उसके अन्त में शुद्ध जीव का स्वरूप कहते हैं—

## पुढिनिजलतेयबाऊ वरागप्फदी दिविहथावरेइंदी । विगतिगचदुर्पचक्खा तसजीवा होति संखादी ॥ ११ ॥

पृथिवीजलतेजोवायुवनस्पतयः विविधस्थावरैकेन्द्रियाः । द्विकत्रिकचतुःपञ्चाक्षाः त्रसजीवाः भवन्ति संखादयः ॥ ११ ॥

व्याख्या— "होति" इत्यादिव्याख्यानं क्रियते। "होति" अतीन्द्रियामूर्तनिजगरमात्मस्य भाषानुभूतिजनितसुखामृतरसस्य भावमलभमानास्तुच्छमपान्द्रियसुख मभिलपन्ति छग्नस्थाः, तदासक्ताः सन्त एकेन्द्रियादिजीवानां घातं कुर्वन्ति तेनोपाजितं यत्त्रसस्थात्ररनामकर्म तदुदयेन जीवा भवन्ति। कथंमूता भवन्ति ? "पुढविजलतेयवाऊ वण्फकदी विविद्यावरेइंदी" पृथिव्यप्ते जोवायुवनस्पतयः। कतिसंख्यापेता ? विविधा आगमकथितस्वकीयस्वकीयान्तर्भेदं वृद्धविधाः। स्थावरनामकर्मोदयेन
स्थावरा, एकेन्द्रियजातिनामकर्मोदयेन स्पर्शनेन्द्रिययुक्ता एकेन्द्रियाः, न केवलामत्थं
भूताः स्थावरा भवन्ति। 'विगतिगचदुपं चक्खा तस्रजीवा' द्वित्रिचतुः पञ्चाचास्त्रसनामकर्मोदयेन असजीवा भवन्ति। ते च कथंमूताः ? "संखादं" शङ्खादयः। स्पर्शनरसनेन्द्रियद्वययुक्ताः शङ्ख्युक्तिकृम्यादयो द्वीन्द्रियाः। स्पर्शनरसन्द्राणेन्द्रियत्रय-

गाथार्थः — पृथ्वी, जल, व्यग्नि, वायु और वनस्पति इन भेदों से नाना प्रकार के स्थावर जीव हैं क्रीर (ये सब एक स्पर्शन इन्द्रिय के ही धारक हैं) तथा शंख आदि दो, तीन, चार और पांच इन्द्रियों के धारक बस जीव होते हैं। ११।

वृत्त्यर्थ:—यहाँ 'होंति' ऋादि पदों की व्याख्या की जाती है। 'होंति' ऋल्पज्ञ, जीयु अतीन्द्रिय अमृतिक अपने परमात्म स्वभाव के अनुभव से उत्पन्न सुखरूपी अमृत रस को न पा करके, इन्द्रियों से उत्पन्न तुन्छ सुख को अभिलाषा करते हैं। उस इन्द्रियजनित सुख में आसक्त होकर एकेन्द्रिय आदि जीवों का घात करते हैं; उस जीव-धात से उपार्जन किये त्रस, स्थावर नाम कर्म के उदय से स्वयं त्रस, स्थावर होते हैं। किस प्रकार होते हैं ? "पुढविजल्यतेयवाऊ वर्ण्ण्फदोविविहथावरेइन्दीं" पृथिवी, जल, तेज, यायु तथा वनस्पति जीव होते हैं। वे कितने हैं ? अनेक प्रकार के हैं। शास्त्र में कहे हुए अपने २ अवान्तर भेद से बहुत प्रकार के हैं। स्थावर नाम कर्म के उदय से स्थावर, एकेन्द्रिय जाति कर्म के उदय से स्पर्शन इन्द्रिय सहित एकेन्द्रिय होते हैं। इस प्रकार से केयल स्थावर ही नहीं होते बल्कि "विगतिन गचहुपंचक्या तसजीवा" दो, तीन, चार तथा पाँच इन्द्रियों वाले त्रस नाम कर्म के उदय से त्रस जीव भी होते हैं। वे कैसे हैं ? "संखादी" शंख आदि। स्पर्शन और रसना इन दो इन्द्रियों वाले शंख, कृमि, सीप आदि दो इन्द्रिय जीव हैं। स्पर्शन, रसना तथा धाए इन

युक्ताः कुन्युपिपीलिकाय्कामत्कुणादयस्त्रीन्द्रयाः, स्पर्शनरसन्द्र्याणचन्नुरिन्द्रियचतुष्टययुक्ता दंशमशकमिक्काश्रमरादयश्चतुरिन्द्रियाः, स्पर्शनरसन्द्र्याणचन्नुःश्रोत्रेन्द्रियपञ्चयुक्ता मनुष्यादयः पञ्चेन्द्रिया इति । श्रयमत्रार्थः—विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिजपरमात्मस्वरूपभावनोत्पन्नपारमार्थिकसुख्यमलभमाना इन्द्रियसुखासक्ता
एकेन्द्रियादिजीवानां वधं कृत्वा त्रसस्थावरा भवन्तीत्युक्तं पूर्वं तस्मात्त्रसस्थावरोत्पित्तिविनाशार्थं तत्रैव परमातमिन भावना कर्नाव्येति । ११ ।

तदेव त्रसस्थावरत्वं चतुर्दशजीवसमासरूपेण व्यक्तीकरोति:--

समणा त्रमणा गोया पंचिदिय गिम्मणा परे सन्वे । बादरसुहमेइंदी सन्वे पज्जत्त इदरा य ॥ १२ ॥

समनस्काः श्रमनस्काः ज्ञेयाः पंचेन्द्रियाः निर्मनस्काः परे सर्वे । बादरसूच्मैकेन्द्रियाः सर्वे पर्याप्ताः इतरे च ॥ १२ ॥

च्यारुयाः—"समगा अमगा" समस्तशुभाशुभविकल्पातीतपरमात्मद्रव्यविल-

तीन इन्द्रियों वाले कुन्थु, पिपीलिका (कीड़ी), जूं, खटमल स्नादि तीन इन्द्रिय जीव हैं। स्पर्शन, रसना, घाए और नेत्र इन चार इन्द्रियों वाले डांस, मच्छर, मक्खी. भौरा, वर्र स्नादि चतुरिन्द्रिय जीव हैं। स्पर्शन, रसना, घाएा, चसु स्नौर कर्ए इन पांचों इन्द्रियों वाले सनुष्य स्नादि पंचेन्द्रिय जीव हैं। सारांश यह है कि निर्मल ज्ञान, दर्शन स्वभाव निज परमात्मस्वरूप की भावना से उत्पन्न जो पारमार्थिक सुख है उसको न पाकर जीव इन्द्रियों के सुख में स्नासक्त होकर जो एकेन्द्रियादि जीवों की हिंसा करते हैं उससे त्रस तथा स्थावर होते हैं, ऐसा पहले कह चुके हैं, इस कारण त्रस, स्थावरों में जो उत्पत्ति होती है, उसको मिटाने के लिये उसी पूर्वोक्त प्रकार से परमात्मा में भावना करनो चाहिये।। ११ ॥

त्र्यब उसी त्रस तथा स्थावर पन को १४ जीवसमासों द्वारा प्रकट करते हैं:-

गाथार्थ:—पंचेन्द्रिय जीव संज्ञी श्रीर असंज्ञी ऐसे दो तरह के जानने चाहियें, शेष सब जीव मन रहित असंज्ञी हैं। एकेन्द्रिय जीव बादर और सूच्म दो प्रकार के हैं। और ये सब जीव पर्याप्त तथा अपर्याप्त होते हैं। (पंचेन्द्रिसंज्ञी, पंचेन्द्रिय असंज्ञी, दो-इन्द्रिय, ते-इन्द्रिय, चौ-इन्द्रिय, सूच्म एकेन्द्रिय, वादर एकेन्द्रिय इन सातों के पर्याप्त अपर्याप्त के भेद से जीव समास १४ होते हैं)।।। १२ ।।

वृत्त्यर्थः—"समग्रा अमग्रा" समस्त शुभ अशुभ विकल्पों से रहित जो परमात्मरूप

च्यां नानाविकल्पजालरूपं मनी भएयते, तेन सह ये वर्शन्ते ते समनस्काः संज्ञिनः, ति हिपरीता अमनस्का असंज्ञिनः। "ग्रोया" ज्ञेया ज्ञातव्याः। "पंचिदिय" ते संज्ञिनस्तथेवासंज्ञिनश्च पञ्चेन्द्रियाः। एवं संश्यसंज्ञिपञ्चेन्द्रियास्तिर्यञ्च एव, नारकमनुष्यदेवाः संज्ञिपञ्चेन्द्रियाः एव। "ग्रिम्मणा परे सव्वे" निर्मनस्काः पञ्चेन्द्रियात्सकाशात् परे सर्वे द्वित्रिचतुरिन्द्रियाः। "वादरसुहमेहंदी" वादरस्चमा एकेन्द्रियास्तेऽपि यदष्टपत्रपज्ञाकारं द्रव्यमनस्तदाधारेण शिक्तालापोपदेशादिगृहकं भावमनश्चेति तदुभयाभावादसंज्ञिन एव। "सव्वे पज्जत्त इदरा य" एवसुक्त-प्रकारेण संश्यसंज्ञिरूपेण पञ्चेन्द्रियद्वयं द्वित्रिचतुरिन्द्रियरूपेण विकलेन्द्रियत्रयं वादरस्चमरूपेणेकेन्द्रियद्वयं चेति सप्त भेदाः। "आहारसरीरिदिय पज्जत्ती आण्पाणभासमणो। चत्तारिपंचळिष्पयएइन्दियवियलस्पिणस्पणीणं। १।" इति गाथाकथितक्रमेण ते सर्वे प्रत्येकं स्वकीयस्वकीयपर्याप्तसंभवात्सप्त पर्याप्ताः सप्तापर्याप्ताश्च भवन्ति। एवं चतुर्दश्जीवसमाम्। ज्ञातव्यास्तेषां च "इंदियका-याऊश्यिय पुराणापुराणेसु पुराणाने आणा। वेइंदियादिपुराणे विचमणो सरिया-

द्रव्य उससे विलक्षण अनेक तरह के विकल्पजालहप मन है, उस मन से सहित जीव को 'समनस्कसंझी' कहते हैं। तथा मन से शून्य अमनस्क यानी असंझी 'ऐया" जानने चाहियें। 'पंचिदिया" पंचिन्द्रिय जीव संझी तथा असंझी दोनों होते हैं। ऐसे संझी तथा असंझी ये दोनों पंचेन्द्रिय तिर्य इसे होते हैं। नारकी, मनुष्य और देव संझीपंचेन्द्रिय ही होते हैं। ''िएममणा परे सक्वे" पंचेन्द्रिय से भिन्न अन्य सब द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चारन्द्रिय जीव मन रहित असंझी होते हैं। ''वादरसुहमेड दी" यादर और सूच्म जो एकेन्द्रिय जीव मन रहित असंझी होते हैं। ''वादरसुहमेड दी" यादर और सूच्म जो एकेन्द्रिय जीव हैं, वे भी आठ पाखंडी के कमल के आकार जो द्रव्य मन और उस द्रव्य मन के आधार से शिचा, वचन, उपदेश आदि का प्राहक भावमन, इन दोनों प्रकार के मन न होने से असंझी ही हैं। ''सब्वे पज्जत्त इदरा य" इस नरह उक्त प्रकार से संझी और आसंझी दोनों पंचेन्द्रिय और द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय हम विकलत्रय तथा बादर सूद्म दो तरह के एकेन्द्रिय ये सात भेद हुए। आहार, शरीर, इन्द्रिय, श्वासोच्छवास, भाषा तथा मन ये ६ पर्यातियां हैं। इनमें से एकेन्द्रिय जीव के आहार, शरीर, रारीर, रारीर, रारीर, सर्शनिन्द्रय तथा श्वासोच्छवास ये च र पर्यातियां होती हैं। विकलेन्द्रिय (दो इन्द्रिय, तीन इन्द्रिय, चार इन्द्रिय) तथा असंझी पंचेन्द्रिय जीवों के मन के बिना पांच पर्यातियां होती हैं और संझी पंचेन्द्रिय के छहों पर्यातियां होती हैं।

इस गाथा में कहे हुए क्रम से वे जीव अपनी-ऋपनी पर्याप्तियों के पूर्ण होने से सातों पर्याप्त हैं और अपनी पर्याप्तियां पूरी न होने की दशा में सातों अपर्याप्त भी होते हैं। ऐसे चौदह जीव समास जानने चाहियें। 'इन्द्रिय, काय, ऋायु ये तीन प्राण, पर्याप्त और पुर्गोव । १ । दस सएगीगं पामा सेसेगूगंति मस्सवे ऊषा । पज्जतेसिदरेसु य सत्तदुगे सेसगेगूषा । २।" इति गाथाद्वयकथितक्रमेषा यथासंभवमिन्द्रियादिदश-प्राणाश्च विज्ञेयाः। अत्रैतेभ्यो भिन्नं निजशुद्धात्मतन्त्वसुपादेयमिति भावार्थः ॥१२॥

त्रथ शुद्धपारिणामिकपरमभावग्राहकेण शुद्धद्रव्यार्थिकनयेन शुद्धबुद्धैकस्वभावा त्रापि जीवाः पश्चादशुद्धनयेन चतुर्दशमार्गणास्थानचतुर्दशगुणस्थानसहिता भवन्ती-ति प्रतिपादयति:—

> मन्गरागुणठारोहि य चउदसिंह हवंति तह असुद्धणया । विष्णोया संसारी सब्वे सुद्धा हु सुद्धणया ॥ १३॥

मार्गणागुणस्थानैः चतुर्दशभिः भवन्ति तथा ऋशुद्धनयात् । विज्ञेयाः संसारिणः सर्व्वे शुद्धाः खलु शुद्धनयात् ॥ १२ ॥

व्याख्या:--"ममाणगुणठासोहि य हवंति तह विष्णोया" यथा पूर्वस्त्रोदि-

अपर्याप्त दोनों ही के होते हैं। श्वासोच्छ्यास पर्याप्त के ही होता है। वचन बल प्राण् पर्याप्त द्वीन्द्रिय आदि के ही होता है। रामोबल प्राण् संझीपर्याप्त के ही होता है। रामोबल प्राण् संझीपर्याप्त के ही होता है। राप्यांत्र अवस्था में संझी पञ्चेन्द्रियों के रूप्त प्राण्, असंझी पंचेन्द्रियों के मन के बिना ह प्राण्, चौइन्द्रियों के मन और कर्ण इन्द्रिय के बिना ह प्राण्, तीन इन्द्रियों के मन, कर्ण, चच्च और बाण के बिना ह प्राण् और एकेन्द्रियों के मन, कर्ण, चच्च, प्राण्, रसना तथा वचन बल के बिना ह प्राण् होते हैं। अपर्याप्त जीवों में संझी तथा असंझी इन दोनों पंचेन्द्रियों के श्वासोच्छ्वास, वचनबल और मनोबल के बिना अप्राण् होते हैं और चौइन्द्रिय से एकेन्द्रिय तक क्रम से एक एक प्राण् घटता हुआ है। २।' इन दो गाथाओं द्वारा कहे हुये क्रम से यथासंभव इन्द्रियादिक दश प्राण् समक्तने चाहियें। अभिप्राय यह है कि इन पर्याप्तियों तथा प्राण्ों से भिन्न अपना शुद्ध आत्मा ही उपादेय है। १२।

अब शुद्ध पारिणामिक परम भाव का ग्राहक जो शुद्ध द्रव्यार्थिक नय है उसकी अपेक्षा सब जीव शुद्ध बुद्ध एक स्वभाव के धारक हैं तो भी अशुद्धनय से चौदह मार्गणा स्थान और चौदह गुणस्थानों सहित होते हैं, ऐसा वतलाते हैं :—

गाधार्थ —संसारी जीव ऋशुद्ध नय की दृष्टि से चौदह मार्गणा तथा चौदह गुण स्थानों के भेद से चौदह २ प्रकार के होते हैं और शुद्धनय से सभी संसारी जीव शुद्ध हैं।

वृत्त्यर्थ:---"मगगणगुण्ठाणेहि य हवंति तह विष्णेया" जिस प्रकार पूर्व गाथा में

तचतुर्दशजीवसमासंभैवन्ति मार्गणागुणस्थानैश्च तथा सवन्ति संसवन्तीति विश्वेषा ज्ञातव्याः । कतिसंख्योपेतैः ? "चउदसिंह" प्रत्येकं चतुर्दशिभः । कस्मात् ? "अयुद्धण्या" अशुद्धन्यात् सकाशात् । इत्थंभृताः के सवन्ति ? "संगरि" सांसारिजीवाः । "सव्वे सुद्धा हु सुद्धण्या" त एव सर्वे संसारिणः शुद्धाः सहजशुद्धशान्यकैकस्वमाताः । कस्मात् ? शुद्धन्यात् शुद्धनिश्चयनयादिति । अथागमप्रसिद्धगाथा-द्वयेन गुणस्थाननामानि कथयति । "मिच्छो सासण मिस्सो अविरदसम्मो य देसविरदो य । विरया पमत्त इयरो अपुव्व अण्यित्वित्त सुद्धमी य । १ । उवसंत खीणमोहो सजोगिकेवलिजिणो अजोगी या । चउदस गुणठाणाणि य कमेण सिद्धा य णायव्वा । २ ।" इदानी तेषामेव गुणस्थानानां प्रत्येकं संद्येपन्त्रणं कथ्यते । तथाहि — सहजशुद्धकेवलज्ञानदर्शनरूपाखण्डैकप्रत्यन्तपतिभासमयनिजपरमात्मप्रभृतिषद्दव्यपञ्चास्तिकायमप्ततत्त्वनवपदार्थेषु मृद्वत्रयादिपश्चविंशतिमलरिदतं वीतरान्मर्श्वश्चणीतनयविभागेन यस्य श्रद्धानं नास्ति स मिथ्यादृष्टिभवति । पाषाणरेखानसद्द्यानन्ताचुवन्धिकोधमानमायालोभान्यतरोदयेन प्रथमोपशमिकसम्यक्त्वात्पतिती

कहे हुए १४ जीव समासों से जीवों के १४ भेद होते हैं उसी तरह मार्गणा और गुणस्थानों से भी होते हैं, ऐसः जानना चाहिये। मार्गणा और गुणस्थानों से कितनी संख्या वाले होते हैं ? "चउदसहि" प्रत्येक से १४-१४ संख्या वाले हैं। किस अपेद्धा से ? "असुद्धणया" अशुद्ध नयकी अपेद्धा से । मार्गणा और गुणस्थानों से अशुद्ध नयकी अपेद्धा चौदह-चौदह प्रकार के कौन होते हैं ? "संसारी" संसारी जीव होते हैं । "सन्वे सुद्धा हु सुद्धण्या" वेही सव संसारी जीव शुद्ध वाली-स्वामाविक शुद्ध झायक रूप एक-स्वभाव-वाल्क हैं । किस अपेद्धा से ? शुद्ध नय से अर्थात् शुद्ध निश्चय नय की अपेद्धा से ।

अब शास्त्रप्रसिद्ध दो गाथाओं द्वारा गुणस्थानों के नाम कहते हैं। "मिण्यात्य १, सासा-दन २, मिश्र २, अविरतसम्बन्य ४, देशविरत ४, प्रमत्तविरत ६, अप्रमत्तविरत ७, अपूर्वकरण ६, अनिवृत्तिकरण ६, सूइमसांपराय १०, उपशान्तमोह ११, त्तीणमोह १२, सयोगिकेवली १३ और अयोगिकेवली १४ इस तरह कम से चौदह गुणस्थान जानने चाहियें। २।" अब इन गुणस्थानों में से प्रत्येक का संत्रेप से लत्तण कहते हैं। वह इस प्रकार स्वाभाविक शुद्ध केवल झान केवल दर्शन रूप अखंड एक प्रत्यन्त प्रतिभासमय निजपरमात्मा आदि पट द्रव्य, पाँच अस्तिकाय, सात तत्व और नय पदार्थों में तीन मूढता आदि पचीस दोष रहित वीतराग सर्वज्ञद्वारा कहे हुए नयविभाग से जिस जीव के श्रद्धान नहीं है वह जीव "मिण्यादृष्टि" होता है। १। पाषाण्येखा (पत्थर में उकेरी हुई लकीर) के समान जो अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया और लोम में से किसी एक के उदय से प्रथम—औपशमिक सम्यक्तव से, गिरकर जब तक मिण्यात्व की प्राप्त न हो, तब तक सम्यक्त्व और मिण्यात्व मिथ्यात्वं नाद्यापि गच्छतीत्यन्तरात्तवर्ती सासादनः । निजशुद्धात्मादितन्त्वं वीतराग्सर्वज्ञप्रश्नीतं परप्रश्नीतं च मन्यते यः स दर्शनमोहनीयभेदमिश्रकमोदयेन दिधगुडिमिश्रभाववत् मिश्रगुग्रस्थानवर्ती मवति । अथ मतं—येन केनाप्येकेन मम देवेन
प्रयोजनं तथा यर्वे देवा वन्दनीया न च निन्दनीया इत्यादिवैनयिकमिथ्यादृष्टिः
संशयमिथ्यादृष्टिर्वा तथा मन्यते तेन सह सम्यग्मिथ्यादृष्टिः को विशेष इति ? अत्र
परिहारः—'स सर्वदेवेषु सर्वसमयेषु च मक्तिपरिग्रामेन येन केनाप्येकेन मम
पुष्यं भविष्यतीति मत्वा संशयरूपेण भक्ति कुरुते निश्रयो नास्ति । मिश्रस्य पुनरुभयत्र निश्रयोऽस्तीति विशेषः।'' स्वाभाविकानन्तज्ञानाद्यनन्तगुग्राधारभृतं निजपरमात्मद्रव्यमुगादेयम् , इन्द्रियसुखादिपरद्रव्यं हि हेर्यामत्यईत्सर्वज्ञप्रगीतिनश्चयव्यवहारनयसाध्यसाधकभावेन मन्यते परं किन्तु भूमिरेखादिसदृशकोधादिद्वितीयकषायोदयेन मारग्रनिमित्तं तलवरगृहीततस्करवदात्मिनन्दासहितः सन्निन्द्रयसुखमनुभवतीत्यविरतसम्यग्दृष्टिर्ल्वग्रम् । यः पूर्शेकप्रकारेण सम्यग्दृष्टिः सन् भूमिरेखादिसमानकोधादिद्वितीयकषायोदयाभावे सत्यभ्यन्तरे निश्चयनयेनैकदेशरागादिरहितस्वाभाविकसुखानुभूतिलच्नगेषु बहिविषयेषु पुनरेकदेशहिंसानृतास्तेयाब्रह्मपरिग्रहनि-

इन दोनों के बीच के परिएाम वाला जीव "सासादन" होता है । २ । जो अपने शुद्ध अत्मा आदि तत्वों को वीतराग सर्वज्ञ के कहे अनुसार मानता है और अन्य मत के अनुसार भी मानता है वह मिश्रदर्शनमोहनीय कर्म के उदय से दही और गुड़ मिले हुए पदार्थ की भांति "मिश्रगुए स्थान वाला" है। ३। शंका—"चाहे जिससे हो मुक्ते ते। एक देव से मतलब है अथवा सब ही देव वन्दनीय हैं, तिन्दा किसी भी देव की न करनी चाहिये" इस प्रकार यैनयिक और संशय मिध्यादृष्टि मानता है; तब उनमें तथा मिश्रगुण्-स्थानवर्त्ती सम्यग्मिध्यादृष्टि में क्या अन्तर है ? इसका उत्तर यह है कि-वैनयिक मिध्या दृष्टि तथा संशयमिष्यादृष्टि तो सभी देवों में तथा सब शास्त्रों में से किसी एक की भक्ति के परिगाम से मुक्ते पुरुष होगा ऐसा मानकर संशय रूप से भक्ति करता है; उसका किसी एक देव में निश्चय नहीं है। ख्रौर मिश्रगुणस्थानवर्त्ती जीव के देशनों में निश्चय है । बस, यही अन्तर है ? जो 'स्वाभाविक अनन्त ज्ञान आदि अनन्त गुण का आधारभूत निज परमात्मद्रव्य उपादेच है तथा इन्द्रिय सुख आदि परद्रव्य त्याच्य हैं" इस तरह सर्वज्ञ देव-प्रणीत निश्चय व व्यवहार नय को साध्य-साधक भाव से मानता है, परन्तु भूमि की रेखा के समान क्रोध त्रादि ऋप्रयाख्यानकषाय के उदय से; मारने के लिये के।तवाल से पकड़े हए चोर की भांति श्रात्मिनन्दादि सहित होकर इन्द्रिय-सुख का अनुभव करता है; यह "ब्रविरत सम्यग्दृष्टि" चौथे गुण स्थानवर्त्ती का लक्षण हैं । ४ । पूर्वोक्त प्रकार से सम्यग्दृष्टि होकर भूमिरेखादि के समान कोघादि अप्रत्याख्यानावरण द्वितीय कषायों के उदय का ष्ट्रित्तल्यगोषु "दंसण्ययसामाइयपोसहस्यित्तराइभत्ते य। वम्हारं भपरिग्गह ऋणुमण उदिद्व देसविरदो य। १।" इति गाधाकथितैकादश्वानलयेषु वर्तते स पञ्चमगुणस्थानवर्ती श्रावको भवति। ४। स एव सद्दृष्टिर्धूलिरेलादिसद्दशकोधादितृतीयकषायोदयाभावे सत्यभ्यन्तरे निश्चयनयेन रागाद्युपाधिरिहतस्वशुद्धात्मसंवित्तिसम्गुत्पन्नसुखामृनानुभवलव्यगेषु विहिवयेषु पुनः सामस्त्येन हिंसानृतस्तेपात्रझपरिगृहनिवृत्तिल्वगोषु च पञ्चमहाव्रतेषु वर्शते यदा तदा दुःस्वप्नादिच्यक्ताव्यक्तप्रमादसहितोऽपि षष्टगुणस्थानवर्त्तां प्रमत्तसंयतो भवति । ६। स एव जलरेखादिसदशसंज्वलनकषायमन्दोदये सित निष्प्रमादशुद्धात्मसंवित्तमलजनकव्यक्ताव्यक्तप्रमादरिहतः सन्सप्तमगुणस्थानवर्त्तां अप्रमतसंयतो भवति । ७। स एवातीवसंज्वलनकषायमन्दोदये सत्यपूर्वपरमाहादैकगुखानुभूतिलच्चणापूर्वकरणोपशमकच्चपकसंज्ञोऽष्टमगुणस्थानवर्त्तां भवति । ⊏। दष्टश्रुतानुभूतभोगाकांचादिरूपसमस्तगङ्कल्पविकलपरिहतनिज्ञनिश्चलपरमात्मत्वैकागृध्यानपरिणामेन कृत्वा येषां जीवानामेकसमये ये परस्परं पृथक्कर्तुं नायान्ति ते वर्णसंस्थानादिभेदेऽप्यनिवृत्तिकरणौपश-

अभाव होने पर अन्तरंग में निश्चय नय से एक देश राग आदि से रहित स्वाभाविक सुख के अनुभव लक्त्मण तथा बाह्य विषयों में हिंसा; भूठ; चोरी; अब्बा और परिश्रह इनके एक देश त्याग रूप पाँच अगुब्रतों में और 'दर्शन; ब्रत; सामयिक; प्रोपध; सचित्तविरत; रात्रि-मुक्ति त्यामः ब्रह्मचर्यः; आरम्भ त्यामः, परिव्रह त्यामः; अनुमति त्याम और उद्दिष्ट त्याम ।१।" इस गाथा में कहे हुए आवक के एकादश स्थानों में से किसी एक में बर्तने वाला है वह "पंचम गुरास्थानवर्सी श्रावक" होता है। ४। जब वही सम्यग्द्रष्टि; धूलि की रेखा के समान कोघ छादि प्रत्याख्यानावर्ण तीसरी कषाय के उदय का अभाव होने पर निश्चय नय से श्रंतरंग में राग श्रादि उपाधि-रहित; निज-शुद्ध श्रानुभव से उत्पन्न सुखामृत के श्रानुभव लक्ताण रूप और बाहरी विषयों में सम्पूर्ण रूप में हिंसा; असत्य; चोरी; अबदा और परिप्रह के त्याग रूप ऐसे पाँच महाब्रतों का पालन करता है; तब वह बुरे स्वप्न स्त्रादि प्रकट तथा अप्रकट प्रमाद सहित होता हुआ छुटे गुणस्थानवर्त्ती 'प्रमत्तसंयत" होता है । ६। वही; जलरेखा के तुल्य संज्वलन कपाय का मन्द उदय होने पर प्रमांद रहित जो शुद्ध आत्मा का ऋनुभव है उसमें मल उत्पन्न करने वाले व्यक्त ऋग्यक्त प्रमादों से रहित होकर; सप्तम गुण्-स्थानवर्त्ती "अप्रमन्तसंयत" होता है। ७। वही; अतीव संज्वलन कषाय का मन्द उदय होने पर; ऋपूर्व परमञ्चाल्हाद एक सुख के ऋतुभव रूप 'ऋपूर्वकरण में उपशमक या चपक नामक श्रष्टम गुरारसानवर्ता" होता है। 🖛 । देखे, सुने और अनुभव किये हुए भोगों की वांछदिरूप संपूर्ण संकल्प तथा विकल्प रहित अपने निश्चल परमाःमस्वरूप के एकाप्र ध्यान के परिएाम से जिन जीवों के एक समय में परस्पर अन्तर नहीं होता वे वर्ण तथा संस्थान मिकच्पकसंज्ञा द्वितीयकपायाद्येकविशितिभेदिभिन्नचारित्रमोहप्रकृतीनामुपशमच्पपासमर्था नवमगुपथासनवित्तो भवन्ति । ६ । स्ट्मपरमात्मवत्वभावनावलेन स्ट्मकुष्टिगतलोभकषायस्योपशमकाः चपकाश्र दशमगुणस्थानवित्तो भवन्ति ।१०। परमोपशममृतिनिजात्मस्वभावसंवित्तिवलेन सकलोपशान्तमोहा एकादशगुणस्थानवित्तो भवन्ति ।११। उपशमश्रेणिविलक्षणेन चपकश्रेणिमार्गेण निष्कषाय-शुद्धात्मभावनावलेन चीणकषाया द्वादशगुणस्थानवर्तिनो भवन्ति ।१२। मोह-चपणानन्तरमन्तर्मृहूर्त् कालं स्दशुद्धात्मसंवित्तिलच्चणैकत्विवतकवित्वारद्वितीयशुक्रध्याने स्थित्वा तदन्त्यसमये ज्ञानावरणादर्शनावरणान्तरायत्रयं युगपदेकसमयेन निर्मृल्य मेधपञ्जरविनिर्भतदिनकर इव सकलविमलकेवलज्ञानिकरणेलोकालोकप्रकाश-कास्त्रयोदशगुणस्थानवित्ते। जिनभासकरा भवन्ति। १३। मनोवचनकायवर्गणा-लम्बनकर्मादानिर्मित्रसम्पदेशपरिस्पन्दलच्चणयोगरहिताशचतुर्दशगुणस्थानविति नाऽयोगिति ।। भवन्ति ।१४। तःश्च निश्चयरत्नत्रयात्मककारणामृतसमयसार-संशेन परमयथाख्यातचारित्रेण चतुर्दशगुणस्थानातीताः ज्ञानावरणाद्यष्टकर्मरहिताः सम्यवत्वाद्यण्यान्तर्भृतिनिर्नामनिर्गोत्राद्यनन्तगुणाः सिद्धाः भवन्ति ।

के भेद होने पर भी श्रानिवृत्तिकरेण उपशामक ऋपक संज्ञा के धारक; अप्रत्याख्यानावरण द्वितीय कषाय आदि इक्कीस प्रकार की चारित्रमोहनीय कर्म की प्रकृतियों के उपशमन और चपण में समर्थ ''नवम गुणस्थानवर्त्ती'' जीव हैं। ६। सृह्म परमात्मतत्त्व भावना के बल से जो सूच्म कृष्टि रूप लोभ कष य के उपशमक और इपक हैं वे दशम "गुणस्थानवर्त्ती" हैं। १०। परम उपशममूर्ति निज ऋतमा के स्वभाव ऋतुभव के बल से सम्पूर्ण मोह को उपराम करने वाले ग्यारहेवें "ुग्रस्थानवर्त्तां" होते हैं। ११। उपरामश्रेगी से भिन्न क्रपक श्रीणी के मार्ग से कवाय रहित शुद्ध आत्मा की भावना के बल से जिनके समस्त कवाय नष्ट हो गये हैं वे बारहवें "गुगास्थानवर्त्ता" होते हैं। १२। मोह के नाश होने के पश्चात् अन्तर्मु हुर्र्स काल में ही निज शुद्ध आस्मानुभव रूप एकत्व वितर्क अविचार नामक द्वितीय शुक्र ध्यान में स्थिर होकर उसके अन्तिम समय में ज्ञानावरण; दर्शनावरण तथा अन्तराय इन तीनों को एक साथ एक काल में सर्वथा निर्मूल करके मेघपटल से निकले हुए सूर्य के समान सम्पूर्ण निर्मल केवल ज्ञान किरणों से लोक अलोक के प्रकाशक तेरहवें ''गुणस्थान-वर्तां'' जिन भास्कर (सूर्य) होते हैं। १३। और मन, वचन, कायवर्गणा के अवलम्बन से कर्मी के ब्रहण करने में कारण जो जात्मा के प्रदेशों का परिस्पन्द रूप योग है उससे रहित चौदहवें "गुणस्थानवर्त्ती" "अयोगी जिन" होते हैं। १४! तदन्तर निश्चय रत्नत्रयात्मक कारणभूत समयसार नामक जो परम यथाख्यात चारित्र है उससे पूर्वोक्त चौदह गुणस्थानों से रहित, ज्ञानावरण आदि अष्ट कर्मों से रहित तथा सम्यक्त्व आदि अष्ट गुणों में गर्भित निर्नाम (साम रहित) निर्गीत्र (गोत्र रहित) ऋादि, ऋनन्त गुए। सहित सिद्ध होते हैं ।

श्रत्राह शिष्यः — केवलज्ञानोत्पत्ती मोचकारणभूतरत्नत्रयपरिपूर्णतायां सत्यां तिमन्नेव चर्ण मीचे स्व मान्यं सयोग्ययोगिजिनगुणस्थानद्वये कालो नास्तीति ? परिहारमाह — यथाख्यातचारित्रं जातं परं किन्तु परमयथाख्यातं नास्ति । अत्र दृष्टान्तः । यथा — चौरच्यापागभावेऽपि पुरुषस्य चौरसंसर्गो दोषं जनयति तथा चारित्रविनाशकचारित्रमोहोदयाभावेऽपि सयोगिकेविलिनां निष्क्रय-शुद्धात्माचरणविल्लचे योगत्रयन्यापारश्चारित्रमलं जनयति, योगत्रयगते पुनरयोगिजने चरमममयं विहाय शेषाधातिकर्मतीत्रोदयश्चारित्रमलं जनयति, चरमसमये तु मन्दोदये सति चारित्रमलाभावात् मोचं गच्छिति । इति चतुर्दशगुणस्थानव्याख्यानं गतम् । इदानीं मार्गणाः कथ्यन्ते । "गइ इंदियेसु काये जोगे वेदे कसाय-खाणे य । संयम दंसण लेस्मा मिचया समत्तविष्ण श्राहारे । १ ।" इति गाथा-कथितक्रमेण गत्यादिचतुर्दशमार्गणा ज्ञातव्याः । तद्यथा—स्वारमोपलिब्धिसिद्धि-विल्वणा नारकतिर्यञ्चमनुष्यदेवगितभेदेन चतुर्विधा गतिमार्गणा भविति । १ । श्रतीन्द्रियशुद्धात्मतत्वप्रतिपत्तमूता ह्ये किद्वित्रचतुःपञ्चेन्द्रयभेदेन पञ्चप्रकारेन्द्र-

यहाँ शिष्य पृद्धता है कि केवल ज्ञान हो जाने पर जब मोच के कारण भूतरत्नत्रय की पूर्णता हो गई तो उसी समय मोच होना चाहिये, सयोगी और अयोगी इन दो गुण स्थानों में रहने का कोई समय ही नहीं है ?

इस शंका का परिहार करते हैं कि केवल ज्ञान हो जाने पर यथाख्यात चारित्र तो हो जाता है किन्तु परम यथाख्यात चारित्र नहीं होता है। यहाँ दृष्टान्त है—जैसे कोई मनुष्य चोरी नहीं करता, किन्तु उसको चोर के संसर्ग का दोष लगता है, उसी तरह सयोग केवलियों के चारित्र के नाश करने वाले चारित्रमोह के उदय का अभाव है तो भी निष्क्रिय शुद्ध आत्मा के आचरण से विलक्षण जो तीन योगों का व्यापार है वह चारित्र में दृषण उत्पन्न करता है। तीनों योगों से रहित जो अयोगी जिन हैं उनके अन्त समय को छोड़कर शेष चार अधातिया कर्मों का तीन्न उदय चारित्र में दृषण उत्पन्न करता है और अन्तिम समय में उन अधातिया कर्मों का मन्द उदय होने पर चारित्र में दोष का अभाव हो जाने से अयोगी जिन मोन्न को प्राप्त हो जाते हैं। इस प्रकार चौदह गुणस्थानों का व्याख्यान समाप्त हुआ।

त्रव चौदह मार्गणात्रों को कहते हैं ''गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कषाय, ज्ञान, संयम, दर्शन, लेश्या, भव्यत्व, सम्यक्त्व, संज्ञा तथा श्राहार । १।" इस तरह क्रम से गति श्रादि चतुर्दश मार्गणा जाननी चाहिये। निज श्रात्मा की प्राप्ति से विलक्षण नारक, तिर्यक्, ममुख्य तथा देवगति भेद से गतिमार्गणा चार प्रकार की है—१. श्रातीन्द्रिय; शुद्ध श्रात्म-तत्त्व के प्रतिपद्मभूत एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय तथा पंचेन्द्रिय भेद से

यमार्गणा । २ । अशरीरात्मतत्त्वविसद्दशी षृथिच्यप्तेजोवायुवनस्पतित्रसकायभेदेन षद्भेदा कायमार्गणा । ३ । निव्यापारशुद्धात्मपदार्थावलचणमनोवचनकाययोगभेदेन त्रिधा योगमार्गणा, अथथा विस्तरेण सत्यासत्योभयानुभयभेदेन चतुर्विधो मनोयोगो वचनयोगथा, औदारिकौदारिकमिश्रवैक्रियिकविक्रियकमिश्राहारकाहारक-मिश्रकार्मणकायभेदेन सप्तविधो काययोगश्चेति समुदायेन पश्चदशविधा वा योगमार्गणा । ४ । वेदोदयोद्भवरागादिदोषरिकतपरमात्मद्रव्याद्भिन्ना स्त्रीपुंनपुंसकभेदेन त्रिधा वेदमार्गणा । ४ । निष्कषायशुद्धात्मस्वभावप्रतिक्र्लकोधलोभमायामानभेदेन चतुर्विधा कषायमार्गणा, विस्तरेण कषायनोकषायभेदेन पञ्चविधातिविधा वा ।६। मत्यादिसंज्ञापञ्चकं कुमत्याद्यज्ञानत्रयं चेत्यष्टविधा ज्ञानमार्गणा । ७ । सामायिकच्छेदोपस्थापनपरिहारविश्रद्धिस्चमयांपराययथाख्यातभेदन चारित्रं पञ्चविधम्, संयमासंयमस्त्रथेवासंयमश्चेति प्रतिपत्तद्धयेन सह सप्तप्रकारा संयममार्गणा । ८ । चत्रुरचत्रुरविधकेवलदर्शनभेदेन चतुर्विधा दर्शनमार्गणा । ६ । कषायोदयरिक्रतत

इन्द्रियमार्गणा पाँच प्रकार की हैं। २। शरीर रहित आस्मतत्त्व से भिन्न प्रथिवी: जल: अग्नि; वायु; वनस्पति और त्रस काय के भेद से कायमार्गणा छह तरह की होती है। ।३। व्यापार रहित शुद्ध त्रात्मतत्त्व से विलज्ञण मनोयोग; वचनयोग तथा काययोग के भेद से योगमार्गणा तीन प्रकार की है अथवा विस्तार से सत्यमनोयोग: असत्यमनोयोग: उमय-मनोयोग और अनुभयमनोयोग के भेद से चार प्रकार का मनोयोग है। ऐसे ही सत्य: त्रसत्यः उभयः ऋतुभय इन चार भेदों से वचनयोग भी चार प्रकार का है एवं ऋौदारिकः श्रौदारिकमिश्र, वैक्रियिक: वैक्रियिकमिश्र; श्राहारक; श्राहारकमिश्र श्रौर कार्मण ऐसे काय-योग सात प्रकार का है। सब मिलकर योगमार्गणा १४ प्रकार की हुई। ४। बेद के उदय से उलम होने वाले सगादिक दोषों से रहित जो परमात्मद्रव्य है उससे भिन्न स्नीवेद; पु वेद श्रीर नपु सकवेद ऐसे तीन प्रकार की वेदमार्गणा है। १। कषाय रहित शुद्ध श्रातमा के स्वभाव से प्रतिकृत कोध; मान; माया; लोभ भेदों से चार प्रकार की कषायमार्गणा है। विस्तार से त्रानन्ता बन्धी: त्रप्रत्याख्यानावरण: प्रत्याख्यानावरण तथा संज्वलन भेद से १६ कषाय और हास्यादिक भेद से ६ नोकषाय ये सब भिलकर पश्चीस प्रकार की कपायमार्गणा है। ६। मति; श्रृत; अवधि; मन:पर्यय और केवल; पांच ज्ञान तथा कुमति; कुश्रृत और विभंगाविध ये तीन अज्ञान इस तरह प्रकार की ज्ञानमार्गणा है। ७। सामायिक; छेदोपस्थापनः, परिहारविशुद्धिः, सूद्दमसांपराय श्रौर यथाख्यात ये पांच प्रकार का चारित्र श्रौर संयमासंयम तथा असंयम ये दो प्रतिपत्ती; ऐसे संयममार्गणा सात प्रकार की है। 🖛 । चत्तुः श्र<del>वद्धः,</del> श्रवधि श्रौर केवलदर्शन इन मेदों से दर्शनमार्गणा चार प्रकार की है। ६। कषायों के उद्य से रंगी हुई जो मन; बचन; काय की प्रवृत्ति है उससे भिन्न जो परमात्मद्रव्य है; उस परमात्मद्रव्य से विरोध करने वाली कृष्णः नीलः कापीतः पीतः पद्म और शुक्क ऐसे ६

योगप्रवृत्तिविसदृश्यरमात्मद्रव्यप्रतियनिथनी कृष्णनीलकायोततेजःपश्च क्रुक्रभेदेन षड्विधा लेश्यामार्गणा । १० । मन्याभन्यभेदेन द्विविधा भन्यमार्गणा । ११ ।
अत्राह शिष्यः—शुद्धपारिणामिकपरमभावरूपशुद्धनिश्चयेन गुणस्थानमार्गणास्थानरहिता जीवा इत्युक्तं पूर्वम्, इदानीं पुनर्भन्याभन्यरूपेण मार्गणामध्येऽपि पारिणामिकभावो भणित इति पूर्वापरविरोधः ? अत्र परिहारमाह—पूर्वं शुद्धपारिणामिकभावापेचया गुणस्थानमार्गणानिषेधः कृतः, इदानीं पुनर्भन्याभन्यत्वद्भयसुद्धपारिणामिकभावरूपं मार्गणामध्येऽपि घटते । ननु—शुद्धाशुद्धभेदेन पारिणामिकभावो द्विविधो नाम्ति किन्तु शुद्ध एव ? नैवं यद्यपि सामान्यरूपेणोत्सर्गन्याख्यानेन शुद्धपारिणामिकभावः कथ्यते तथाप्यपवादन्याख्यानेनाशुद्धपारिणामिकभावोऽप्यस्ति । तथाहि— 'जीवभन्याभन्यत्वानि च'' इति तस्वार्थस्त्रे त्रिधा पारिणामिकभावो भिण्यतः, तत्र शुद्धचैतन्यरूपं जीवत्वमविनश्वरत्वेन शुद्धद्रन्याश्रितत्वाच्छुद्धद्रव्यार्थिकसंज्ञः शुद्धपारिणामिकभावो भएयते, यत्पुनः कर्मजनितदशप्राणरूपं

प्रकार की लेश्यामार्गणा है । १०। भव्य श्रीर श्रभव्य भेद से भव्यमार्गणा दो प्रकार की है। ११।

यहां शिष्य प्रश्न करता है कि—"शुद्धपारिणामिक परमभावरूप जो शुद्ध निश्चयनय की अपेद्धा में जीव गुण्स्थान तथा मार्गणास्थानों से रहित है" ऐसा पहले कहा गया है और अब यहाँ भव्य अभव्य रूप से मार्गणा भी आपने पारिणामिक भाव कहा; सो यह तो पूर्वापरिवरोध है ? अब इस शंका का समाधान करते हैं—पूर्व प्रसंग में तो शुद्ध पारिणामिक भाव की अपेद्धा से गुणस्थान और मार्गणा का निषेध किया है और यहाँ पर अशुद्ध पारिणामिक भाव रूप से भव्य तथा अभव्य ये दोनों मार्गणा में भी घटित होते हैं। यहि कहाचित् ऐसा कहो कि "शुद्ध अशुद्ध भेद से पारिणामिक भाव दो प्रकार का नहीं है किन्तु पारिणामिक भाव शुद्ध ही है" तो वह भी ठीक नहीं; क्योंकि, यद्यपि सामान्य रूप से पारिणामिक भाव शुद्ध है, ऐसा कहा जाता है, तथापि अपवाद व्याख्यान से अशुद्ध पारिणामिक भाव भी है। इसी कारण "जीवभव्याभव्यस्वानि च" (अ.२ सू.७) इस तत्त्वार्थसूत्र में जीवस्व, भव्यस्व तथा अभव्यस्व इन भेदों से पारिणामिक भाव तीन प्रकार का कहा है। उनमें शुद्ध देवसार्थिकनय की अपेद्धा शुद्ध पारिणामिक भाव कहा जाता है। तथा जो कर्म से उत्पन्न दश प्रकार के प्राणीं रूप जीवस्व है वह जीवस्व, भव्यस्व तथा अभव्यस्व में तीन तरह का है और ये तीनों विनाशशील होने के कारण पर्याय के अभव्यस्व मेद से तीन तरह का है और ये तीनों विनाशशील होने के कारण पर्याय के अभव्यस्व मेद से तीन तरह का है और ये तीनों विनाशशील होने के कारण पर्याय के

१. "प्रतिपक्षी" इति पाठान्तरं

जीवत्वं, भव्यत्वम्, अभव्यत्वं चेति त्रयं, तद्विनश्वरत्वेन पर्यायाश्रितत्वात्पर्यायाथिंकसंज्ञग्त्वशुद्धपारिणामिकभाव उच्यते । अशुद्धत्वं कथमिति चेत् ? यद्यप्येतदशुद्धपारिणामिकत्रयं व्यवहारेण संमारिजीवेऽस्ति तथापि 'सव्वे सुद्धा हु सुद्धणया''
इति वचनाच्छुद्धतिश्चयेन नास्ति त्रयं, मुक्तजीवे पुनः सर्वथेव नास्ति, इति हेतोरशुद्धत्वं भएयते । तत्र शुद्धाशुद्धपारिणामिकमध्ये शुद्धपारिणामिकभावो ध्यानकाले
ध्येयरूपो भवति ध्यानरूपो न भवति, कस्मात् ध्यानपर्यायस्य विनश्वरत्वात्,
शुद्धपारिणामिकम्तु द्रव्यरूपत्वाद्विनश्वरः, इति भावार्थः । श्रीपशमिकत्तायोपशमिकत्तायिकसम्यक्त्वभेदेन त्रिधा सम्यक्त्वमार्गणा मिथ्यादृष्टिमामादनिमश्रसंज्ञविपत्तत्रयभेदेन सद षड्विधा ज्ञातव्या । १२ । संज्ञित्वासंज्ञित्वविसदृशपरमात्मस्वरूपाद्भिन्ना संद्रयसंज्ञिभेदेन द्विधा संज्ञिमार्गणा । १३ । आहारकानाहारकजीवभेदेनाहारकमार्गणापि द्विधा । १४ । इति चतुर्दशमार्गणास्वरूपं ज्ञातव्यम् । एवं
"पुद्धविज्ञलतेयवाऊ" इत्यादिगाथाद्वयेन, तृतीयगाथापादत्रयेण च "गुणजीवापजजती पाणा सएणा य मग्गणात्रीय । उवश्रोगोवि य कमसो वीसं तु परुवणा

त्राश्रित होने से ये पर्यायार्थिक नय की ऋषेद्धा ऋशुद्ध पारिएशमिक भाव कहे जाते हैं। "इसकी अशुद्धता किस प्रकार से है ?" इस शंका का उत्तर यह है। यद्यपि ये तीनों अशुद्ध पारिसामिक व्यवहारनय से संसारी जीव में हैं, तथापि "सव्वेसुद्धा हु सुद्धराया" इस वचन से ये तीनों भाव शुद्ध निश्चयनय की अपेका नहीं हैं, और मुक्त जीवों में तो सर्वथा ही नहीं है; इस का। ए उनकी अशुद्धता कही जाती है। उन शुद्ध तथा अशुद्ध पारिएामिक भाव में में जो शुद्ध पारिएामिक भाव है वह ध्यान के समय ध्येय (ध्यान करने योग्य) होता है, ध्यानस्प नहीं होता। क्योंकि, ध्यान पर्याय विनश्वर है; और शुद्ध पारिए।मिक द्रव्यरूप होने के कारण अविनाशी है, यह सारांश है। सम्यक्त के भेद से सम्यक्त्वमार्गणा तीन प्रकार की है । श्रीपशामिक, कृत्वोपशामिक तथा ज्ञायिक । श्रीर मिध्यादृष्टि, सासादृन श्रीर मिश्र इन तीन विपन्न भेदां के साथ छह प्रकार की भी सम्यक्त्वमार्गणा जाननी चाहिए। १२। संज्ञित्व तथा असंज्ञित्व से विनक्त्या परमात्मस्वरूप संभिन्न संज्ञिमार्गणा 'संज्ञी तथा असंज्ञी भेद से' दो प्रकार की है। १३। अ.हारक अनाहारक जीवों के भेद से श्राहारमार्गेणा भी दो प्रकार की है ।१४। इस प्रकार चौदह मार्गणाश्री का स्वरूप जानना चाहिये। इस रीति से "पुढविजलतेयवाऊ" इत्यादि दो गाथात्री और तीसरी गाथा "िणकम्मा ऋहुगुरमा" के तीन पदों से "गुणस्थान, जीव समास, पर्याप्ति, प्रार्ण, संज्ञा चौदह मार्गणा और उपयोगों से इस प्रकार क्रमशः बीस प्ररूपणा कही हैं। १।" इत्यादि गाथा में कहा हुआ स्वरूप धवल, जयधवल और महाधवल प्रबन्ध नामक जो तीन सिद्धान्त प्रन्थ हैं उनके बीज-पद की सूचना प्रत्थकारने की है। "सब्बे सुद्धा हु सुद्धण्या" इस तृतीय भिष्या । १ ।" इति गाथाप्रभृतिकथितम्बद्धपं धवलजयधवलमहाधवलप्रवन्धाभिधानिसद्धान्तत्रयवीजपदं सचितम् । "सञ्बे सुद्धा हु सुद्धण्या" इति शुद्धात्मतन्त्वन्धाशकं तृतीयगाथाचतुर्थपादेन पञ्चास्तिकायशवचनसारसमयसाराभिधानश्रभृतन्त्रयस्यापि बीजपदं सचितिमिति । अत्र गुर्णास्थानमार्गणादिमध्ये केवलज्ञानदर्शन-द्वयं चायिकसम्यक्त्वमनाहारकशुद्धात्मस्त्ररूपं च साचादुपादेयं, यत्पुनश्च शुद्धात्म-सम्यक्श्रद्धानज्ञानानुचरणालच्यां कारणसमयसारस्त्ररूपं तत्तस्यवोपादेयभूतस्य विवचितं कदेशशुद्धनयेन साधकत्वात्पारम्पर्येगोपादेयं शेषं तु हेयमिति । यञ्चाध्यात्मग्रन्थस्य बीजपदभृतं शुद्धात्मस्वरूपमुक्तं तत्पुनरूपादेयमेव । अनेन प्रकारेण जीवाधिकारमध्ये शुद्धाशुद्धजीवकथनमुख्यत्वेन सप्तमस्थले गाथात्रयं गतम् ॥१३॥

अथेदानीं गाथापूर्वाद्वेन मिद्धस्वह्रपग्रत्तराद्वेन पुनहृध्वंगतिस्वभावं च कथयति :-

णिक्कम्मा श्रद्वगुणा किंचूणा चरमदेहदो सिद्धाः। लोयम्मठिदा णिच्चा उप्पादएहिं संज्ञता।। १४॥

निष्कर्माणः श्रष्टगुणाः किचिद्नाः चरमदेहतः सिद्धाः । लोकायस्थिताः नित्याः उत्पादन्ययाभ्यां संयुक्ताः ॥ १४ ॥

गाथा के चौथे पाद से शुद्ध आत्मतत्त्व के प्रकाशक पंचास्तिकाय, प्रवचनसार और समयसार इन तीनों प्राभृतों का बीजपद सूचित किया है। यहां गुएस्थान और मार्गणाओं में केवल- ज्ञान और केवलदर्शन ये दोनों तथा चायिक सम्यक्त्व और अनाह रक शुद्ध आत्मा के स्वरूप हैं, अतः साचात् उपादेय हैं; और जो शुद्ध आत्मा के सम्यक्षद्धाना ज्ञान और आचरण रूप कारण समयसार है वह उसी उपादेय-मृतका विविच्तित एक देश शुद्ध नय द्वारा साधक होने से परम्परा से उपादेय हैं, इसके सिवाय और सब हेय हैं। और जो अध्यान्म प्रन्थ का बीज-पदभूत शुद्ध आत्मा का स्वरूप कहा है वह तो उपादेय ही है। इस प्रकार जीवाधिकार में शुद्ध, अशुद्ध जीव के कथन की मुख्यता से सप्तम स्थल में तीन गाथा समाप्त हुईं। १३।।

त्रव निम्नलिखित गाथा के पूर्वार्द्ध द्वारा सिद्धों के स्वरूप का त्रौर उत्तरार्द्ध द्वारा उनके कर्ष्यगमन स्वभाव का कथन करते हैं :—

गाथार्थः—सिद्ध भगवान ज्ञानावरणादि आठ कर्मी से रहित हैं, सम्यक्त्व आदि आठ गुणों के धारक हैं और अन्तिम शरीर से कुछ कम आकार वाले हैं और (अर्ध्वगमन स्वभाव के कारण) लोक के अधभाग में स्थित हैं नित्य हैं तथा उत्पाद, ज्यय से युक्त हैं ॥१४॥ व्याख्या — 'मिद्धा' मिद्धा भवन्तीति क्रियाध्याहारः । कि विशिष्टाः ? '' शिकम्मा श्रष्टुगुणा किंच्या चरमदेहदो'' निष्कर्माणोऽष्ट्रगुणाः किञ्चिद्नाश्चरम-देहतः सकाशादिति सत्रपूर्वार्द्धेन सिद्धस्वरूपप्रक्तम् । उर्ध्वगमनं कथ्यते ''लोयगा-ठिदा गिच्या उप्पादवएहिं संज्ञचा'' ते च सिद्धा लोकाग्रस्थिता नित्या उत्पाद-व्ययाभ्यां संयुक्ताः । श्रतो विस्तरः— कर्मारिविध्यंसकस्वशुद्धात्मसंविच्यलेन ज्ञानावरणादिमुलोत्तरगतसमस्तकर्मप्रकृतिविनाशकत्वादष्टकर्मरहिताः ''सम्मत्तणा-णदंसणविप्युहुमं तहेव श्रवगहणं । श्रगुरुलहुश्रव्यव्याहं श्रवगुणा होति सिद्धाणं । १ ।'' इति गाथाकथितक्रमेण तेषामष्टकर्मरहितानामष्टगुणाः कथ्यन्ते । तथाहि— केवलज्ञानादिगुणास्पदनिजशुद्धात्मैवोपादेयं इति रुच्छित्यं निश्चयसम्यन्त्रवं यत्पूर्वं तपश्चरणावस्थायां भावितं तस्य फलभूतं समस्तजीवादितच्वविषये विपरीताभिनिवेशगहितपरिणातिह्यं परमचायिकसम्यवत्वं मण्यते । पूर्वं छग्नस्थावस्थायां भावितस्य निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानस्य फलभूतं युगपल्लोकालोकसमस्तव-स्तुगतिथिरेषपरिच्छेदकं केवलज्ञानम् । निर्विकलपस्वशुद्धात्मसत्तावलोकनरूपं यत्पूर्वं दर्शनं भावितं तस्यैव फलभूतं युगपल्लोकालोकसमस्तव-स्तुगतिथरेषपरिच्छेदकं केवलज्ञानम् । निर्विकलपस्वशुद्धात्मसत्तावलोकनरूपं यत्पूर्वं दर्शनं भावितं तस्यैव फलभूतं युगपल्लोकालोकसमस्तवन्त्वातस्य मावितं तस्यैव फलभूतं युगपल्लोकालोकसमस्तवन्त्वातसामान्यग्राहकं

वृत्त्यर्थः - 'सिद्धा" सिद्ध होते हैं, इस रीति से यहां "भवन्ति" इस क्रिया का ऋध्याहार करना चाहिये। सिद्ध किन विशेषणों से विशिष्ट होते हैं ? ''णिक्कम्मा अठुगुणा किंचूणः चरमदेहदो" कर्मों से रहित, आठ गुणों से सहित और अन्तिम शरीर से कुछ छोटे ऐसे सिद्ध हैं। इस प्रकार सूत्र के पूर्वाद्ध द्वारा सिद्धों का स्वरूप कहा। अब उनका उर्ध्वगमन स्वभाव कहते हैं। "लोयग्गठिदा **एिचा उप्पादवएहिं संजुत्ता" वे सिद्ध** लोक के अप्रभाग में स्थित हैं, नित्य हैं तथा उत्पाद, ज्यय से संयुक्त हैं। अब विस्तार से इसकी ज्या-स्या करते हैं:-- वर्म शब्जुओं के विघ्यंसक अपने शुद्ध आत्मसंवेदन के बल के द्वारा ज्ञानावरण आदि समस्त मूल व उत्तर कर्म प्रकृतियों के विनाश करने से आठों कर्मों से रहित सिद्ध होते हैं। तथा "सम्यक्त्व, ज्ञान दर्शन वीर्य, सूच्म, अवगाहन, अगुरुलघु और अञ्यावाध ये आठ गुए सिद्धों के होते हैं।।१।" इस गाथा में कहे कम से, आठ कर्म रहित सिद्धों के आठ गुण कहे जाते हैं। केवल ज्ञान आदि गुणों का आश्रयभूत निज शुद्ध अस्मा ही उपादेय है; इस प्रकार की रुचिरूप निश्चयसम्यक्त जो कि पहले तपश्चरण की अवस्था में भावित किया था उसके फलस्वरूप समस्त जीव आदि तत्त्वों के विषय में विपरीत श्रभिनिवेश (विरुद्ध श्रभिप्राय) से रहित परिणामरूप परम जायिक "सम्यक्त्व" गुण सिद्धों के कहा गया है। पहले छद्भस्थ (अल्पज्ञ) अवस्था में भावना किये हुए निर्विकार स्वानुभवरूप ज्ञान के फलस्वरूप एक ही समय में लोक तथा श्रक्तोक के सम्पूर्ण पहार्थों में प्राप्त हुए विशेषों को जानने वाला "केवल ज्ञान" गुण है। समस्त विकल्पों से रहित अपनी

केवलदर्शनम् । कस्मिश्चित्स्वरूपचलनकारणे जाते सित घोरपरिषदीपसर्गादी निजिन्दिक्जनपरमात्मध्याने पूर्व यत् धेर्यमवलम्बितं तस्यैव फलंभूतमनन्तपदिर्थ-परिचिक्ठित्तिविषये खेदरिहतत्वमनन्तवीर्यम् । स्ट्मातीन्द्रियकेवलज्ञानिवष्यत्वात्ति-द्रम्वरूपस्य स्ट्मात्वं भएयते । एकदीपप्रकाशे नानादीपप्रकाशवदेकसिद्धचेत्रे सङ्करच्यतिकरदोषपिरहारेणानन्तिसद्धावकाशदानसामर्थ्यमवगादनगुणो भएयते । यदि सर्वथागुरुत्वं भवति तदा लोहिषिण्डवदधःपतनं, पदि च सर्वथा लघुत्वं भवति तदा वाताहताकत्तुत्ववत्पर्वदेव अमणमेव स्थान्न च तथा तस्मादगुरुलघुत्व-गुणोऽमिधीयते । सहजशुद्धस्वरूपानुमवसमुत्पन्तरागादिविभावरहितसुखामृतस्य यदेकदेशसंवेदनं कृतं पूर्वं तस्यैव फलभूतमव्यावाधमनन्तसुखं भएयते । इति मध्यमरुचिशिष्यापेत्वया सम्यक्त्वादिगुणाष्टकं भिणतम् । विस्तररुचिशिष्यं प्रति पुनर्विशेषभेदनयेन निर्गतित्वं, निरिन्द्रयत्वं, निष्कायत्वं, निर्योगत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदिशेषगुणास्त्रथेवास्तित्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेद्वं निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदवं, निर्वेदत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेदिक्वेप्यत्वं, निर्वेदत्वं, निर्वेद्वं प्रमात्वं स्वत्वं प्रसात्वं स्वत्वं प्रमात्वं स्वत्वं स्वत्वं

शुद्ध आतमा की सत्ता का अवलोकन रूप जो दर्शन पहले भावित किया था उसी दर्शन के फलरूप एक काल में लोक ऋलोक के संपूर्ण पदार्थों के सामान्य को प्रह्म करने वाला "केवलदर्शन" गुरा है। ऋत्मध्यान से विचलित करनेवाले किसी ऋतिघोर परिषह सथा उपसर्ग आदि के आने के समय जो पहले अपने निरंजन परमात्मा के ध्यान में धैर्य का अवलम्बन किया उसी के फलरूप अनन्त पदार्थों के जानने में खेद के अभावरूप "अनन्तवीर्य" राण है। सूदमत्रतीन्द्रिय केवलज्ञानका दिषय होने के कारण सिद्धों के स्वरूपको 'सूद्रमत्व" कहते हैं। यह पांचवां गुण है। एक दीप के प्रकाश में जैसे अनेक दीपों का प्रकाश समा जाता है उसी तरह एक सिद्ध के चेत्रमें संकर तथा व्यतिकर दोषसे रहित जो श्रनन्त सिद्धों को अवकाश देनेकी सामध्य है वह "अवगाहन" गुण है। यदि सिद्धस्वरूप सर्वधा गुरु (भारी) हो तो लोहे के गोले के समान वह नीचे पड़ा रहेगा और यदि सर्वथा लघु (हलका) हो तो वायुसे प्रेरित आककी रुईकी तरह वह सदा इधर उधर घूमता रहेगा, किन्तु सिद्धोंका स्वरूप ऐसा नहीं है इस कारण उनके "अगुरुलघु" गुण कहा जाता है। स्वाभाविक शुद्ध आत्मस्वरूप के अनुभव से उत्पन्न तथा राग आदि विभावों से रहित सुखरूपी अमृत का जो एकदेश अनुभव पहले किया था उसी के फलस्वरूप अध्याबाधरूप ''अनन्त सुख" गुण सिद्धों में कहा गया है। इस प्रकार सम्यक्तव आदि आठ गुण मध्यमरुचि वाले शिष्यों के लिये हैं । विस्ताररुचि वाले शिष्य के प्रति विशेष भेद नय के अवलम्बन से गतिरहितता, इन्द्रियरहितता, शरीररहितता, योगरहितता, वेदरहितता, कषायरहितता, नामरहितता, गोत्ररहितता तथा त्रायरहितता त्रादि विशेष गुण त्रौर इसी प्रकार त्रस्तित्व, वस्तुत्व, प्रमेयत्वादि सामान्य गुरा इस तरह जैनागमकं अनुसार अनन्त गुरा जानने चाहियें । श्रीर संचेपरुचि शिष्य के लिये विविचत अमेद नयकी अपेदा अनन्त हान, अनन्त दर्शन, अनन्त वस्तुत्वप्रमेयत्वादिसामान्यगुणाः स्वागमाविगेधेनानन्ता ज्ञातच्याः । संवेपरुचिशिष्यं प्रति पुनर्विविज्ञताभेदनयेनानन्तज्ञानादिचतुष्टयम्, अनन्तज्ञानदर्शनसुखत्रयं,
केवलज्ञानदर्शनद्वयं, साचादभेदनयेन शुद्धचेतन्यमेवको गुण इति । पुनर्रिप कथंभूताः सिद्धाः ? चरमशगरात् किञ्चिद्ना भवन्ति । तत् किश्चिद्नत्वं शरीरोपाङ्गजनितनासिकादिच्छिद्राणामप्र्यंत्वे सित यम्मिन्नेव चणे सयोगिचरमसमये त्रिशत्रकृति-उदयविच्छेदमध्ये शरीरोपाङ्गनामकर्मिवच्छेदो जातस्तिस्मिन्नेव चणे जातमिति ज्ञातव्यम् । कश्चिदाह—यथा प्रदीपस्यं भाजनाद्यावरणे गते प्रकाशस्य
विस्तागे भवति तथा देडाभावे लोकप्रमाणेन भाव्यामिते ? तत्र परिडारमाह—
प्रदीपसंवन्धी योऽसौ प्रकाशविस्तारः पूर्वं स्वभावेनैव तिष्ठति पश्चादावरणं जातं;
जीवस्य तु लोकमात्रासंख्येयप्रदेशत्वं स्वभावे भवति यम्तु प्रदेशानां संवन्धी
विस्तारः स स्वभावो न भवति । कस्मादिति चेत्, पूर्वं लोकमात्रप्रदेशा विस्तीर्णा
निरावरणास्तिष्ठन्ति पश्चात् प्रदीपवदावरणं जातमेव । तन्न, किन्तु पूर्वंमेवानादिसन्तानरूपेण शगिरेणावृतास्तिष्ठन्ति ततः कारणास्त्रदेशानां संवारो न भवति,
विस्तारस्य शरीरनामकर्माधीन एव, न च स्वभावस्तेन कारणोन शरीरामावे

सुख तथा अनन्त वीर्य ये चार गुण अथवा अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त सुखरूप तीन गुण अथवा केवलज्ञान और केवलदर्शन ये दो गुण हैं। और सालात् अभेदनयसे एक शुद्ध चैतन्य गुण ही सिद्धों का है। पुनः वे सिद्ध कैसे होते हैं ? चरम (अन्तिम) शरीरसे बुझ झोटे होते हैं। यह जो किचित्-अनता है सो शरीरोपाङ्गसे उत्पन्न नःसिका अदि छिद्रों के अपूर्ण (खाली स्थःन) होनेसे जिस समय सयोगी गुणस्थान, के अन्त समय में तीस प्रकृतियों के उत्पय का नाश हुआ उनमें शरीरोपाङ्ग कर्म का भी विच्छेद हो गया, अतः उसी समय किचित् अन्ता हुई है। ऐसा जानना चाहिए।

कोई शंका करता है कि जैसे दीपक को ढकने वाले पात्र आदि के हटा लेने पर उस दीपक के प्रकाश का विस्तार हो जाता है, उसी प्रकार देह का श्रमाव हो जाने पर सिद्धों की आत्मा भी फैलकर लोकप्रमाण होनी चाहिए ? इस शंका का उत्तर यह है—दीपक के प्रकाश का जो विस्तार है, वह तो पहले ही स्वभाव से दीपक में रहता है, पीछे उस दीपक के आवरण से संकुचित होता है। किन्तु जीव का लोकप्रमाण असंख्यात-प्रदेशत्व स्वभाव है, प्रदेशों का लोकप्रमाण-विस्तार स्वभाव नहीं है।

यदि यों कहो कि जीव के प्रदेश पहले लोकके बराबर फैले हुए, आवरणरहित रहते हैं फिर जैसे प्रदीपके आवरण होता है उसी तरह जीवप्रदेशों के भी आवरण हुआ है ? ऐसा नहीं है। किन्तु जीवके प्रदेश तो पहले अनादिकाल से सन्तानरूप चले आये हुये शरीर विस्तारो न भवति ! अपरमण्युदाहरसं दीयते—यथा हस्तचतुष्टयप्रमाणवस्त्रं पुरुषेण मुन्दो वद्धं तिष्ठति पुरुषाभावे सङ्कोचिवस्तानी वा न करोति, निष्पत्तिकाले साद्रं मुन्मयभाजनं वा शुष्कं सज्जलाभावे सितः तथा जीवोऽिष पुरुषस्थानीय-जलस्थानीयशरीराभावे विस्तारसंकोचौ न करोति । यत्रैव मुक्तस्त्रत्रैव तिष्ठतीति ये कचन वदन्ति, तिन्वेषार्थं पूर्वप्रयोगादसङ्गत्वाद्वन्धच्छेदात्तथा गतिपरिणामात् चेति हेतुचतुष्टयेन तथैवाविद्वकुलालचक्रवद् व्यपमतलेपालाम्बुवदेरण्डवीजवदिम्निशिखावच्चेति दृष्टान्तचतुष्टयेन च स्वभावोद्धवमननं ज्ञातव्यं, तच्च लोकागु-पर्यन्तमेव, न च परतो धर्मास्तिकायाभावादिति । 'नित्या' इति विशेषणं तु, मुक्तात्मनं कलपशतप्रमितकाले गते जगति शुन्ये जाते सित पुनरागमनं भवतीति सदाशिबवादिनो वदन्ति, तन्निषेधार्थं विज्ञेयम् । 'उत्पादव्ययसंयुक्तत्वं', विशेषणं,

के आवरणसहित ही रहते हैं। इस कारण जीव के प्रदेशों का संहार नहीं होता, तथा विस्तार व संहार शरीर नामक नामकर्म के अधीन ही है, जीवका स्वमाव नहीं है। इस कारण जीव के शरीर का अभाव होनेपर प्रदेशों का विस्तार नहीं होता। इस विषय में और भी उदाहरण देते हैं कि जैसे किसी मनुष्यकी मुट्ठी के भीतर चार हाथ लम्बा वस्त्र बंधा (भिचा) हुआ है, अब वह वस्त्र, मुट्ठी खोल देने पर पुरुष के अभाव में संकोच तथा विस्तार नहीं करता; जैसा उस पुरुषने छोड़ा वैसाही रहता है। अथवा गीली मिट्टीका वर्तन बनते समय तो संकोच तथा विस्तार को प्राप्त होता जाता है. किन्तु जब वह सूख जाता है तब जलका अभाव होने से संकोच व विस्तार को प्राप्त नहीं होता। इसी तरह मुक्त जीव भी, पुरुष के स्थानमूत अथवा जल के स्थानमूत शरीर के अभाव में, संकोच विस्तार नहीं करता।

कोई कहते हैं कि "जीव जिस स्थान में कमों से मुक्त है। जाता है वहां ही रहता है," इसके निषेध के लिये कहते हैं कि पूर्व प्रयोग से, असंग होने से, बंध का नाश होने से तथा गति के परिणाम से, इन चार हेतुओं से तथा घूमते हुए कुम्हार के चाक के समान, मिट्टी के लेप से रहित तुम्बी के समान, एरंड के बीज के समान तथा आगि की शिखा के समान, इन चार हटातां से जांव के स्वभाव से ऊर्ध्व (ऊर्रर की) गमन सममना चाहिये। वह ऊर्ध्वगमन लेक के अप्रभाग तक ही होता है उससे आगे नहीं होता; क्योंकि उसके आगे धर्मास्तिकाय का अभाव है।

सिद्ध नित्य हैं। यहाँ जो नित्य विशेषण है सो सदाशिववादी जो यह कहते हैं कि "१०० कल्प प्रमाण समय बीत जाने पर जब जगन् शून्य हो जाता है तब फिर उन मुक्त जीवों का संसार में त्रागमन होता है।" इस मत का निषेध करने के लिये है, ऐसा जानना चाहिये।

ज्लाद, ज्यय-संयुक्तपना जे। सिद्धों का विशेषण है, वह सर्वथा ऋपरिणामिता के

सर्वथैवापरिणामित्वनिषेधार्थमिति । किञ्च विशेषः निश्चलाविनश्वरशुद्धातमस्वरूपाद्भिन्नं सिद्धानां नारकादिगतिषु भ्रमणं नास्ति कथमुत्पाद्व्ययत्विमिति ?
तत्र परिहारः—श्रागमकथितागुरुलधुषद्स्थानपतितहानिवृद्धिरूपेण येऽर्थपर्यायास्तदेष्चया अथवा येन येनोत्पाद्व्यवश्रीव्यरूपेण प्रतिच्छां ज्ञेषपदार्थाः परिणमिति
तत्परिच्छित्याकारेणानीहितवृत्त्या सिद्धज्ञानमपि परिणमिति तेन कारणेनोत्पाद्व्ययत्वम्, अथवा व्यञ्जनपर्यायावेच्या संसारपर्यायविनाशः सिद्धपर्यायोत्पादः, शुद्धजीवद्रव्यत्वेन भ्रीव्यमिति । एवं नयविभागेन नवाधिकारं जीवद्रव्यं ज्ञातव्यम्
अथवा तदेव वहिरात्मान्तरात्मपरमात्मभेदेन त्रिधा भवति । तद्यथा—स्वशुद्धात्मसंवित्तिसमुत्पन्नवास्तवसुखात्प्रतिपच्चभूतेनेन्द्रियसुखेनासक्तो बहिरात्मा, तद्विच्चगोऽन्तरात्मा । अथवा देहरहितनिजशुद्धात्मद्रव्यभावनाच्च्यभ्रतोऽन्तरात्मा ।
अथवा हेयोपाद्यविचारकचित्तं, निद्रिपरमात्मने भिन्ना रागाद्यो द्रोषाः, शुद्ध-

निषेध के लिये हैं। यहाँ पर यदि कोई शंका करे—िक सिद्ध निरन्तर निश्चल अविनश्वर शुद्ध आत्म नवरूप से भिन्न नरक आदि गतियों में अमण नहीं करते हैं इसलिये सिद्धों में उत्पाद व्यय कैसे हों ? इसका परिहार यह है—िक आगम में कहे गये अगुरुलयु गुण के पट्-हानि बृद्धि रूप से अर्थ पर्याय होती हैं; उनकी अपेक्षा सिद्धों में उत्पाद व्यय है। अथया ज्ञेय पदार्थ अपने जिस—िजस उत्पाद व्यय धीव्यक्षप से प्रति समय परिणमते हैं उन उनके आकार से निरिच्छुक बृक्ति से सिद्धों का ज्ञान भी परिणमता है इस कारण भी उत्पाद व्यय सिद्धों में घटित होता है। अथया सिद्धों में व्यंजन पर्याय की अपेक्षा से संसार पर्याय का नाश और सिद्ध पर्याय का उत्पाद तथा शुद्ध जीव द्रव्यपने से घ्रोव्य है। इस प्रकार नय-विभाग से नी अधिकारों द्वारा जीव द्रव्य का स्वरूप समकता चाहिये।

अथवा वही जीव बहिरातमा, अन्तरात्मा तथा परमात्मा इन भेदों से तीन प्रकार का भी होता है। निज शुद्ध आत्मा के अनुभव से उत्पन्न यथार्थ मुख से विरुद्ध इन्द्रिय सुख में आसक बहिरातमा है; उन्नसं विल्चण अन्तरात्मा है। अथवा देहरहित निज शुद्ध आत्म द्रव्य की भावना रूप भेद-विज्ञान से रहित होने के कारण देह आदि पर द्रव्यों में जो एकत्व भावना से परिएत है (देह को ही अत्या समभने वाला) बहिरातमा है। बहिरातमा से विरुद्ध (निज शुद्ध आत्मा को आत्मा जानने वाला) अन्तरात्मा है। अथवा हेय उपादेय का विचार करने वाला जो "चित्त", तथा निर्देश परमात्मा से भिन्न राग अदि "दोष", और शुद्ध चैतन्य लच्चण का धारक "आत्मा". इस प्रकार उक्त लच्चण वाले चित्ता, होप, आत्मा इन तीनों में अथवा वीतराग सर्वज्ञकथित अन्य पदार्थों में जिसके परस्पर सापेच नयों द्वारा श्रद्धान और ज्ञान नहीं है वह बहिरत्तमा है और उस बहिरत्तमा से भिन्न अन्तरात्मा है। ऐसा बहिरत्तमा, अन्तरात्मा का लच्चण स्थानना चित्रए।

चैतन्यलचण अत्मा, इत्युक्तलचणेषु चित्तदोषात्मसु त्रिषु वीतरागसर्वज्ञप्रणीतेषु अन्येषु वा पदार्थेषु यस्य परस्परसापेचनयविभागेन श्रद्धानं ज्ञानं च नास्ति स बहिरात्मा, तस्म।द्विसदशोऽन्तरात्मेति रूपेण बहिरात्मान्तरात्मनोर्लचणं ज्ञातच्यम् । परमात्मलचणं कथ्यते — सकलविमलकेवलज्ञानेन येन कारणेन समस्तं लोकालोकं जानाति व्यामोति तेन कारणेन विष्णुर्भण्यते । परमत्रक्षसंज्ञनिजशुद्धात्मभावनायमुन्त्पनस्य सत्त उर्वशीरम्भातिलोत्तमाभिर्देवकन्याभिरपि यस्य ब्रद्धचर्यत्रतं न खण्डितं स परमत्रक्ष भण्यते । केवलज्ञानादिगुणेश्वर्ययुक्तस्य सत्तो देवेन्द्राद्योऽपि तत्पदाभिलाषिणः सन्तो यस्याज्ञां कुर्वन्ति स ईश्वराभिधानो भवति । केवलज्ञानशब्दवाच्यं गतं ज्ञानं यस्य स सुगतः, अथवा शोभनमविनश्वरं मुक्तिपदं गतः सुगतः । "शिवं परमकल्याणं निर्वाणां 'ज्ञानमच्यम् । प्राप्तं मुक्तिपदं येन स शिवः परिकीत्तिः । १।" इति स्रोककथितलच्यः शिवः । कामक्रोधादिदोषज्ञयेनानन्तज्ञानादिगुणसहितो जिनः । इत्यादिपरमागमकथिताष्टोचरसहस्रसंख्यनामचाच्यः परमात्मा ज्ञातव्यः । एवमेतेषु त्रिविधात्मसु मध्ये मिथ्यादृष्टिभव्यजीवे बहिरात्मा

अब परसात्माका लद्दण कहते हैं-क्येंकि पूर्णितर्मल केवलज्ञान द्वारा सर्वज्ञ समस्त लोकालोकको जानता है या अपने ज्ञान द्वारा लोकालोक में क्याप्त होता है, इस कारण वह परमात्मा
"विष्णु" कहा जाता है। परमत्रह्म नामक निज शुद्ध आत्मा की भावना से उत्पन्न सुखामृत
से तृत होने के कारण उर्वशी, तिलोत्तमा, रंभा आदि देवकन्याओं द्वारा भी जिसका ब्रह्मचर्य
खंडित न हो सका अतः वह "परम ब्रह्म कहलाता है। केवलज्ञान आदि गुण्हणी ऐश्वर्य से
युक्त होने के कारण जिसके पद की अभिलाषा करते हुए देवेन्द्र आदि भी जिसकी आज्ञापालन करते हैं, अतः वह परमात्मा "ईश्वर" होता है। केवलज्ञान शब्द से वाच्य
'सु' उत्तम 'गत' यानी ज्ञान जिसका वह "सुगत" है। अथवा शोभायमान
अविनश्वर मुक्ति पद को प्राप्त हुआ सी "सुगत" है। तथा "शिव यानी परम कल्याण,
निर्वाण एवं अज्ञय ज्ञानहूण मुक्तपद को जिसने प्राप्त किया वह शिव कहलाता
है। १।" इस स्रोक में कहे गये लज्ञण का धारक होने के कारण वह परमात्मा अनन्त
ज्ञान आदि गुणों का धारक 'जिन' कहलाता है। इत्यादि परमागम में कहे हुए एक हजार
आठ;नामों से कहे जाने योग्य जो है, उसको परमात्मा जानना चाहिये।

इस प्रकार ऊपर कहें गये इन तीनों आत्माओं में जो मिध्या-दृष्टि भन्य जीव है उस में केवल बहिरात्मा तो व्यक्ति-रूप से रहना है।

१, 'शांतम्' इति पाठान्तरम् ।

व्यक्तिरूपेण तिष्ठति, श्रन्तरात्मवरमात्मद्वयं शक्तिरूपेण भाविनैगमनयापेच्या व्यक्तिरूपेण च। श्रमव्यजीवे पुनर्बहिरातमा व्यक्तिरूपेण श्रन्तरात्मवरमात्मद्वयं शक्तिरूपेणैव, न च भाविनैगमनयेनेति । यद्यभव्यजीवे परमात्मा शक्तिरूपेण वर्तते तिहं कथमभव्यत्वमिति चेत् १ परमात्मशक्तोः केवलज्ञानादिरूपेण व्यक्तिने भविष्यतीत्यभव्यत्वं, शक्तिः पुनः शुद्धनयेनोभयत्र समाना । यदि पुनः शक्ति-रूपेणाप्यभव्यजीवे केवलज्ञानं नास्ति तदा केवलज्ञानावरणं न घटते । भव्याभव्यद्वयं पुनरशुद्धनयेनेति भावार्थः । एवं यथा मिथ्याद्दिरमंज्ञे बहिरात्मिन नयविभागेन दिशितमात्मत्रयं तथा शेषगुणस्थानेष्वपि । तद्यथा—विद्रात्मावस्थायामन्ति-रात्मपरमात्मद्वयं शक्तिरूपेण भाविनैगमनयेन व्यक्तिरूपेण च विद्वयम् , श्रन्तरात्मवस्थायां तु बहिरात्मा भृतपूर्वनयेन घृतघटवत् , परमात्मस्वरूपं तु शक्ति-रूपेण भाविनैगमनयेन व्यक्तिरूपेण च । परमात्मावस्थायां पुनरन्तरात्मबिद्दिरात्म-द्वयं भृतपूर्वनयेनित । श्रथ त्रिधात्मानं गुणस्थानेषु योजयति । मिथ्यासासादन-मिश्रगुणस्थानते तारतम्यन्युनाधिकभेदेन बहिरात्मा ज्ञातव्यः, श्रविरतगुणस्थाने

श्रीर श्रन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनों शक्तिरूप से रहते हैं, भावी नैगमनय की अपेत्ता व्यक्ति रूप से भी रहते हैं। मिथ्यादृष्टि अभव्य जीव में बहिरातमा व्यक्ति रूप से और अन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनों शक्तिरूप से ही रहते हैं; भावी नैगमनय की अपेचा श्रभव्य में श्रन्तरात्मा तथा परमात्मा व्यक्ति रूप से नहीं रहते । कदाचित् कोई कहे कि यदि अभव्य जीव में परमात्मा शक्ति रूप से रहता है तो उसमें अभव्यत्व कैसे है ? इसका उत्तर यह है कि अभव्य जीव में परमात्माशिक्त की केवल ज्ञान आदि रूप से व्यक्ति न होगी इसलिये उसमें अभन्यत्व है : शुद्ध नय की अपेत्ता परमात्मा की शक्ति तो मिध्या दृष्टि भन्य त्रीर त्राभव्य इन दोनों में समान है। यदि त्राभव्य जीव में शक्ति रूप से भी केवल ज्ञान न हो तो उसके केवलज्ञानावरए कर्म सिद्ध नहीं हो सकता। सारांश यह है कि मन्य, अपन्य ये दोनों ऋशुद्ध नय से हैं। इस प्रकार जैसे मिथ्यादृष्टि बहिरात्मा में नय विभाग से तीनों श्रात्मात्रों को बतलाया उसी प्रकार शेष तेरह गुण स्थानों में भी घटित करना चाहिये। इस प्रकार वहिरात्मा की दशा में अन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनों शक्ति रूप से रहते हैं और भावी नैगमनय से व्यक्ति रूप से भी रहते हैं ऐसा समकता चाहिये। अन्तरात्मा की त्रवस्था में बहिर:त्मा भूतपूर्व नय से घृत के घट के समान और परमात्मा का स्वरूप शक्ति हर से तथा भावी नैंगमनय की ऋषेचा व्यक्ति हर से भी जानना चाहिये। परमात्म ऋवस्था में अन्तरात्मा तथा बहिरात्मा भूतपूर्व नय की अपेत्ता जानने चाहियें। अब तीनों तरह के त्रात्मात्र्यों को गुरा स्थानों में योजित करते हैं—मिध्यात्व, सासादन और मिश्र इन तीनीं गुणस्थानों में तारतम्य न्यूनाधिक भाव से बहिरात्मा जानना चाहिए; अविरत गुण स्थान में उसके योग्य ऋशुभ लेश्या से परिएत जघन्य ऋन्तरात्मा है और चीएकषाय गुरास्थान में तद्योग्याशुभलेश्यापरिखतो जद्यन्यान्तरात्मा, चीणकषायगुखस्थाने पुनस्तकृष्टः, श्रविरतची खकषाययोर्मध्ये मध्यमः, सयोग्ययोगिगुखस्थानद्वये विविच्नतिकदेशशुद्ध-नयेन सिद्धसद्दशः परमात्मा, सिद्धस्तु साचात्परमात्मेति । श्रत्र बहिरात्मा हेयः, उपादेयभूतस्यानन्तसुखसाधकत्वादन्तरात्मोपादेयः, परमात्मा पुनः साचादुपादेय इत्यभिषायः । एवं षड्द्रव्यपञ्चास्तिकायप्रतिपादकप्रधमाधिकारमध्ये नमस्कारादि-चतुर्दशगाथाभिर्नवभिरन्तरस्थलै जीवद्रव्यकथनरूपेख प्रथमोऽन्तराधिकारः समाप्तः । १४ ॥

श्रतः परं यद्यपि शुद्धबुद्धैकस्वभावं परमात्मद्रव्यग्रुपादेयं भवति तथापि हेयरूपस्याजीयद्रव्यस्य गाथाष्टकेन व्याख्यानं करोति । कस्मादिति चेत् १ हेय-तस्त्वपरिज्ञाने सति पश्चादुपादेयस्वीकारो भवतीति हेतोः । तद्यथा—

> श्रजीवो पुरा रोश्रो पुरालधम्मो श्रधम्म श्रायासं । कालो पुराल मुत्तो स्वादिगुणो श्रमृति सेसा दु (हु) ॥ १५॥

श्रजीवः पुनः ज्ञेयः पुद्गलः धर्मः श्रधर्मः श्राकाशम् । कालः पुद्गलः मूर्तः रूपादिगुणः श्रमूर्त्ताः शेषाः तु ॥ १५ ॥

उत्कृष्ट अन्तरात्मा है। अदिरत और चीएकषाय गुए स्थानों के बीच में जो सात गुएस्थान हैं जनमें मध्यम-अन्तरात्मा है। सबीगी और अयोगी इन दोनों गुराधानों में विविच्तित एक देश शुद्ध नय की अपेचा सिद्ध के समान परमात्मा है और सिद्ध तो साचात परमात्मा है ही। यहाँ बहिरात्मा तो हेय है और उपादेयभूत (परमात्मा)के अनन्त मुख्का साधक होने से अन्तरात्मा उपादेय है और परमात्मा साचात उपादेय है; ऐसा अभिपाय है। इस प्रकार छह द्रव्य और पंच अस्तिकाय के प्रतिपादन करने वाले प्रथम अधिकार में नमस्कार गाथा आदि चौदह गाथाओं द्वारा, ६ मध्य स्थलों द्वारा जीव द्रव्य के कथन रूप प्रथम अन्तर अधिकार समाप्त हुआ।। १४॥

उसके पश्चात् यद्यपि शुद्ध-बुद्ध एक स्वभाव परमात्मा द्रव्य ही उपादेय है तो भी हेय रूप अजीव द्रव्य का आठ गाथ आं द्वारा निरूपण करते हैं। क्यों करते हो ? क्योंकि पहले हेयतत्त्व का ज्ञान होनेपर फिर उपादेय पदार्थ स्वीकार होता है। अजीव द्रव्य इस प्रकार है—

गाथार्थः - पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश तथा काल ये अजीवद्रव्य जानने च.हियें। इनमें रूप आदि गुर्णों का धारक पुद्गल मृर्त्तिमान् है और शेप चारों द्रव्य अमूर्त्तिक हैं॥ १४॥

व्याख्या—''अर्जा वो पुण एोओ'' अजीवः पुनर्शेयः । सकलविमल-केवलज्ञानदर्शनद्वयं शुद्धोपयोगः, मि ज्ञानादि पो विकलोऽशुद्धोपयोग इति द्विविधोपयोगः, अव्यक्तसुखदुःखानुभवनरूपा कर्मफलचेतना, तथैव मित्जानादि-मनःपर्ययपर्यन्तमशुद्धोपयोग इति, स्वेहापूर्वेष्टानिष्टिविकल्परूपेण विशेषरागद्वेष-पिणमनं कर्मचेतना, केवलज्ञानरूपा शुद्धचेचना इत्युक्तलत्त्रणोपयोगश्चेतना च यत्र नास्ति स भवत्यजीव इति विशेषः । 'पुण' पुनः पश्चाज्जीवाधिकारानन्तरं । 'पुग्गलधम्मो अधम्म आयासं कालो'' स च पुद्गलधर्माधर्माकाशकालद्रव्य-भेदन पश्चधा । प्रणगलनस्वभावत्यात्पुद्गल इत्युव्यते । गतिस्थित्यवगाहवर्गना-लच्चणा धर्माधर्माकाशकालाः, ''पुग्गल मुत्तो ' पुद्गलो मूर्तः । कस्मात् ''स्वादि-गुणो'' रूपादिगुणसहितो यतः । ''अप्रति सेसा हु'' रूपादिगुणाभावादमूर्त्ता भवन्ति पुद्गलाच्छेषाश्चत्वार इति । तथाहि—यथा अनन्तज्ञानदर्शनसुखवीर्यगुणचतुष्टयं सर्वजीवसाधारणं तथा रूपरसगन्धस्पर्शगुणचतुष्टयं सर्वपुद्गलसाधारणं, यथा च शुद्धबुद्धं कस्वभावसिद्धजीवे अनन्तचतुष्टयमतीन्द्रयं तथैव शुद्धपुद्गलपरमाणुद्रव्ये

वृत्तरर्थः--- ''श्रजीवो पुण गोन्नो'' अजीव पदार्थ जानना चाहिये । पूर्ण व निर्मल केवल झान, केवल दर्शन ये दोनों शुद्ध उपयोग हैं और मति झान आदि रूप विकल अशुद्ध उपयोग है; इस तरह उपयोग दो प्रकार का है। अध्यक्त सुखदु:खानुभव स्वरूप "कर्मफल-चेतना" हैं। तथा मतिज्ञान आदि मनःपर्यय तक चारों ज्ञान रूप अशुद्ध उपयोग है। निज चेष्टा पूर्वक इष्ट, अनिष्ट विकल्प रूप से विशेष रागद्वेष रूप परिसाम "कर्मचेतनः" है । केवल ज्ञान रूप "शुद्ध चेतना" है। इस तरह पूर्वीक लच्चल वाला उपयोग तथा चेतना ये जिसमें नहीं हैं यह "द्यजीव" है ऐसा जानना चाहिये। "पुण्" जीव अधिकार के पत्चात् अजीव अधिकार है। "पुग्गल धम्मो अधम्म आयासं कालो" वह अजीव पुद्गल, धर्म, अधर्म, श्राकाश और काल द्रव्य के भेद से पाँच प्रकार का है। पूरण तथा गलन **स्वभाव सहित** होने से पुद्गल कहा जाता है (पूरने और गलने के स्वभाव वाला पुद्गल है)। कर्म से गति; स्थिति; अवगाह और वर्त्तना लक्षण वाले धर्म; अधर्म; आकाश और काल ये चारों द्रव्य हैं। (गति में सहायक धर्म; ठहरते में सहायक अधर्म; अवगाह देने वाजा आकाश, वर्त्तना लक्तमा वाला काल द्रव्य है )। "पुग्गल सुको" पुर्गल द्रव्य मूर्स है। क्योंकि पुर्गल "स्वादिगुणो" रूप आदि गुणों से सहित है। "अमुत्ति सेसा हु" पुद्गल के सिवाय शेष धर्म; अधर्म; आकाश और काल ये चारों द्रव्य रूप आदि गुणों के न होने से अमृत्तिक हैं। जैसे अनन्त ज्ञाम; अनन्त दर्शन; अनन्त सुर तथा अनन्त वीर्य ये चारों गुरा सब जीवां में साधारण हैं; उसी प्रकार रूप, रस, गंध और रार्श पुद्गलों में साधारण हैं। जिस शकार शुद्ध-बुद्ध एक स्वमावधारी सिद्ध में धानन्त चतुत्रय अतीन्द्रिय हैं; उसी प्रकार शुद्ध पुरुगल रूपादिचतुष्टयमतीन्द्रयं, यथा रागादिस्नेहगुर्शेन कर्मबन्धावस्थायां ज्ञानादिचतुष्ट-यस्याशुद्धत्वं तथा स्निग्धरूचत्वगुर्शेन द्वन्यशुकादिवंधावस्थायां रूपादिचतुष्टयस्या-शुद्धत्वं, यथा निःस्नेहनिजपरमात्मभावनावलेन रागादिस्निग्धत्वविनाशे सत्यनंत-चतुष्टयस्य शुद्धत्वं तथा जघन्यगुर्शानां बन्धो न भवतीति वचनात्परमाशुद्भव्ये स्निग्धरूचत्वगुर्शस्य जघन्यत्वे सति रूपादिचतुष्टयस्य शुद्धत्वमवबोद्धव्यमित्य-भिप्रायः ॥ १४ ॥

श्रथ पुर्गलद्रव्यस्य विभावव्यञ्जनपर्यायान्त्रतिपादयतिः—

सद्दो बंधो सुहुमो थूलो संठाणभेदतमञ्जाया। उज्जोदादवसहिया पुग्गलदव्यस्स पञ्जाया ॥१६॥

शब्दः बन्धः सूद्भः स्थूलः संस्थानभेदतमश्र्वायाः । उद्योतातपसहिताः पुद्गलद्रब्यस्य पर्यायाः ॥ १६ ॥

व्याख्या—शब्दबन्धसौच्म्यस्थौन्यसंस्थानभेदतमश्छायातपोद्योतसहिताः पुद्-गलद्रव्यस्य पर्याया भवन्ति । अथ विस्तरः—भोषात्मकोऽभाषात्मकश्च द्विविधः शब्दः । तत्राचरानचरात्मकभेदेन भाषात्मको द्विधा भवति । तत्राप्यचरात्मकः

परमाणु में रूप आदि चतुष्ट्य अतीन्द्रिय हैं। जिस तरह राग आदि स्नेह गुण से कर्मबन्ध की दशा में ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्य इन चारों गुणों की अशुद्धता है; उसी तरह स्निध रू ज्ञाव गुण से द्वि-अणुक आदि बंध दशा में रूप आदि चारों गुणों की अशुद्धता है। जैसे स्नेहरहित निज परमात्मा की भावना के बल से राग आदि स्निध्धता का विनाश हो जाने पर अनन्त चतुष्ट्य की शुद्धता है; उसी तरह "जघन्य गुणों का बन्ध नहीं होता है" इस वचन के अनुसार परमाणु में स्निध्ध रूचत्व गुण की जघन्यता होने पर रूप आदि चारों गुणों की शुद्धता सममनी चाहिए, ऐसा अभिप्राय है।। १४।।

श्रव पुर्गल द्रव्य की विभाव व्यंजन पर्यायों को वर्णन करते हैं--

गाथार्थः—शब्द; बन्ध; सूर्म; स्थूल; संस्थान; भेद; तम; छाया; ख्योत और आतप सहित सब पुद्गल द्रव्य की पर्याय हैं ॥ १६॥

वृत्त्यर्थः—शन्दः; बन्धः; स्द्मताः; स्थूलताः; संस्थानः; भेदः; तमः; छाया त्रातप श्रौर उद्योत इन सहित पुद्गल द्रव्य की पर्याय होती हैं। श्रब इसको विस्तार से बतलाते हैं-—भाषात्मक श्रौर श्रमाषात्मक ऐसे शब्द दो तरह का है। उनमें भाषात्मक शब्द श्रचरात्मक तथा श्रन- संस्कृतप्राकृतापभ्रं शपेशाचिकादिभाषाभेदेनार्यम्लेच्छमनुष्यादिव्यवहारहेतुर्वहुधा । अनवरात्मकस्तु द्वीन्द्रियादितिर्यग्जीवेषु सर्वज्ञदिव्यध्वनी च । अभाषात्मकोऽपि प्रायोगिकवैश्रसिकभेदेन द्विविधः । ''ततं वीणादिकं ज्ञेयं विततं पटहादिकम् । धनं तु कांस्यतालादि सुषिरं वंशादिकं विदुः ।१।'' इति श्लोककथितक्रमेण प्रयोगे भवः प्रायोगिकश्चतुर्धा भवति । विश्रसा स्वभावेन भवो वैश्रसिको मेघादिप्रभवो बहुधा । किश्च शब्दातितिज्ञपरमात्मभावनाच्युतेन शब्दादिमनोज्ञामनोज्ञपञ्चेन्द्रियविषया-सक्तेन च जीवेन यदुपार्ज्ञतं सुस्वरदुःस्वरनामकर्म तदुदयेन यद्यपि जीवे शब्दो दृश्यते तथापि स जीवसंयोगेनोत्पन्नत्वाद् व्यवहारेण जीवशब्दो भर्यते, निश्चयेन पुनः पुद्गलस्वरूप एवति । बन्धः कथ्यते —मृत्यिराद्वादिरूपेण योऽसौ बहुधा बंधः स केवलः पुद्गलबांधः, यस्तु कर्मनोकर्मरूपः स जीवपुद्गलसंयोगबांधः । किञ्च विशेषः—कर्मबांधपृथग्भूतस्वश्चद्वात्मभावनारहितजीवस्यानुपचरितासद्भूतव्यवहारेण द्रव्यवाधः, तथेवाशुद्धनिश्चयेन योऽसौ रागादिरूपो भाववाधः कथ्यते सोऽपि शुद्धनिश्चयनयेन पुद्गलवांधः एव । विल्वाद्यपेत्वया बदरादीनां स्रक्त्मत्वं, परमार्गोः

चरात्मक रूप से दो तरह का है। उनमें भी अज्ञरात्मक भाषा; संस्कृत-प्राकृत और उन के अपभ्रंश रूप पैशाची आदि भाषाओं के भेद से आर्य व म्लेन मनुष्यों के व्यवहार के कारण अनेक प्रकार की है। अनद्मरात्मक भाषा द्वीन्द्रिय आदि तिर्यंच जीवों में तथा सर्वज्ञ की दिव्य ध्विन में है। अभाषात्मक शुक्त भी प्रायोगिक और वैश्वसिक के भेद से दो तरह का है। उनमें 'वीणा चादि के शब्द को तत, ढोल चादि के शब्द की वितत, मंजीरे तथा ताल आदि के शब्द को घन और बंसी आदि के शब्द को सुधिर कहते हैं। १ । " इस खोक में कहे हुए क्रम से प्रायोगिक (प्रयोग से पैदा होने वाला) शब्द चार तरह का है; "विश्रसा" अर्थात् स्वभाव से होने वाला वैअसिक शब्द बादल आदि से होता है वह अनेक तरह का है। विशेष--शब्द से रहित निज परमात्मा की भावना से छूटे हुए तथा शब्द स्त्रादि मनोज्ञ-अमनोज्ञ पंच इन्द्रियों के विषयों में आसक्त जीव ने जो सुस्वर तथा दु:स्वर नाम कर्म का बंध किया उस कर्म के उदय के अनुसार यद्यपि जीव में शब्द दिखता है तो भी वह शब्द जीव के संयोग में उत्पन्न होने के निमित्ति से व्यवहार नय की अपेद्धा 'जीव का शब्द' कहा जाता है; किन्तु निश्चय नय से तो वह शब्द पुद्गल मयी ही है। अब बंध को कहते हैं— मिट्टी आदि के पिंड रूप जो बहुत प्रकार का बंध है वह तो केवल पुद्गल बंध है। जो कर्म, नोकर्म रूप वंध है वह जीव और पुद्गल के संयोग से होनेवाला बंध है। विशेष यह है-कर्मबन्ध से भिन्न जो निज शुद्ध आत्मा की भावना से रहित जीव के अनुपचरित असद्भूत व्यवहार नय से द्रव्य बंध है और उसी तरह अशुद्ध निश्चय नय से जो वह रागादिक रूप भावबन्ध कहा जाता है; यह भी शुद्ध निश्चय नय से पुद्गल का ही बन्ध है। वेल च्यादि साचादितिः वदराद्यपेच्या विख्वादीनां स्थूलत्वं, जगद्व्यापिनि महास्कंधे सर्वोत्कृष्टमिति । समचत्रस्नत्यग्रोधमातिककुब्जवामनहुण्डभेदेन षट्प्रकारसंस्थानं यद्यपि व्यवहारनयेन जीवस्यास्ति तथाप्यसंस्थानािच्च्यमस्कारपरिकातेिमन्नत्वािनश्चयेन पुद्गलसंस्थानमेवः यद्यपि जीवादन्यत्र वृत्तत्रिकोणचतुष्कोणादिव्यक्ताव्यक्तरूपं बहुधा संस्थानं तद्यपि पुद्गल एव । गोधूमादिचूर्ण्रूष्ट्येण वृत्त्वर्ण्डाद्रिरूपेण बहुधा सेदो 
ज्ञातव्यः । दृष्टिप्रतिवंधकोऽन्धकारस्तम इति भएयते । वृत्ताद्याश्यरूप् मनुष्यादिप्रतिविम्बरूपा च छाया विज्ञेया । उद्योतश्चंद्रविमाने खद्योतादितिर्यग्जीवेषु च भवति ।
श्रातप श्रादित्यविमाने श्रन्यत्रापि सर्यकांतमिक्षविशेषादौ पृथ्वीकाये ज्ञातव्यः ।
श्रयमत्रार्थः—यथा जीवस्य शुद्धनिश्चयेन स्वात्मोपलिधिलच्यो सिद्धस्वरूपे 
स्वभावव्यञ्जनपर्याये विद्यमानेऽप्यनादिकर्मवाधवात् स्निग्धरूच्रस्थानीयरागद्वेषप्ररिक्षामे सति स्वाभाविकपरमानंदैकलच्च्यस्थास्थ्यभावभ्रष्ट नरनारकादिविभावव्यञ्जनपर्याया भवन्ति तथा पुद्गलस्यापि निश्चयनयेन शुद्धपरमायववस्थालच्यो स्वभावव्यञ्जनपर्याये सत्यपि स्निग्धरूच्यत्वावृश्यो भवतीति वचनाद्रागद्वेषस्थानीयबांध-

की व्यपेत्ता बेर आदि फलों में सूदमता है और परमागु में सान्नात् सूदमता है (परमासु की सूरमता किसी की अपेजा से नहीं है)। बेर आदि की अपेजा बेल आदि में स्थूलता (बड़ापन) है; तीन लोक में व्याप्त महास्कन्ध में सबसे ऋधिक स्थूलता है। समचतुरस्र, न्यप्रोध, सःतिक, कुञ्जक, वामन श्रौर हुँडक ये ६ प्रकार के संस्थान व्यवहार नय से जीव के होते हैं । किन्तु संस्थान शून्य चेतन चमस्कार परिग्णाम से भिन्न होने के कारण निश्चय नय की अपेक्षा संस्थान पुद्गल का ही होता है जो जीव से भिन्न गोल, त्रिकोन, चौकोर आदि प्रगट, अप्रगट अनेक प्रकार के संस्थान हैं, वे भी पुद्गल के ही हैं। गेहूं आदि के चून रूप से तथा थी, खांड आदि रूप से अनेक प्रकार का 'भेद' (खंड) जानना चाहिये। दृष्टि को रोकने वाला अन्धकार है उसको 'तम'' कहते हैं । पेड़ त्रादि के त्राश्रय से होने वाली तथा मनुष्य स्रादि की परछाई रूप जो है उसे "छाया" जानना चाहिये। चन्द्रमा के विमान में तथा जुगन् आदि तिर्यञ्च जीवों में ''उद्योत'' होता है। सूर्य के विमान में तथा अन्यत्र भी सूर्यकांत विशेष मिए। ऋदि पृथ्वीकाय में ''ऋतिप" जानना चाहिये। सारांश यह है कि जिस प्रकार शुद्धनिश्चयनय से जीव के निज-ग्रासा की उपलब्धिरूप सिद्ध-स्वरूप में स्वभाव-व्यञ्जन पर्याय विद्यमान है फिर भी ऋनादि कर्मबंधन के कारण पुरुगल के स्निग्ध तथा रूच गुरा के स्थानभूत राग द्वोप परिसाम होने पर स्वाभाविक-परमानन्दरूप एक स्वास्थ्य साव से भ्रष्ट हुए जीव के मनुष्य, नारक आदि विभाव-व्यंजन-पर्याय होते हैं; उसी तरह पुद्गल में निश्चयनय की अपेद्धा शुद्ध परमासु दशारूप स्वभाव-व्यञ्जन-पर्याय के विद्यमान होते हुए भी "स्निग्ध तथा रूचता से बन्ध होता हुहै।" इस वचन से राग और द्वेष के

योग्यस्निग्धरू चत्वपरिशामे सत्युक्तलच्याच्छन्दादन्येऽपि श्रागमोक्तलच्या श्राकुन्चनप्रसारग्यद्धिदुग्धाद्यो विभावन्यञ्जनपर्याया ज्ञातन्याः । एवमजीवाधिकारमध्ये
पूर्वस्रोदितह्रपादिगुणचतुष्टययुक्तरय तथौवात्र स्त्रोदितशब्दादिपर्यायसहितस्य
संचेपेगाणुस्कंधभेदभिन्नस्य पुद्गलद्रन्यस्य न्याख्यानमुख्यत्वेन प्रथमस्थले गाथाद्वयं गतम् ॥ १६ ॥

अथ धर्मद्रव्यमाख्याति :--

गइपरिषायाण धम्मा पुम्मलजीवाण गमणसहयारी। तीयं जह मच्छाणं अच्छंताषीव सी पोई॥१७॥

गतिपरिसातानां धर्मः पुद्गलजीवानां गमनसहकारी । तोयं यथा मत्स्यानां ऋगच्छतां नैव सेः नयति ॥ १७ ॥

च्याख्या--गतिपरिशातानां धर्मो जीवपुद्गलानां गमनसहकारिकारणं भवति । दृष्टान्तमाह--तोयं यथा मत्स्यानाम् । स्वयं तिष्ठतो नैय स न्यति तानिति । तथाहि--यथा सिद्धो भगवानमूर्चोऽपि निष्क्रियस्तथैवाप्रेरकोऽपि

स्थानीय वंध योग्य स्तिग्ध तथा रूच परिणाम के होने पर पहले बतलाये गये शब्द आदि के सिवाय अन्य भी शास्त्रोक्त सिक्कड़ना, फैलना, दही, दूध आदि विभाव-व्यञ्जन-पर्याय जाननी चाहियें।

इस प्रकार श्रजीव त्राधिकार में "श्रजीवो" आदि पूर्व गाथा में कहे गये रूप-रसादि चारों गुणों से युक्त तथा यहां गाथा में कथित शब्द आदि पर्याय सहित श्रग्णु, स्कन्ध आदि पुद्गल द्रव्य का संचेप से निरूपण करने वाली दो गाथायें समाप्त हुई ॥ १६ ॥

त्रब धर्मद्रव्य को कहते हैं:--

गाथार्थ:—गमन में परिएत पुर्गल छौर जीवोंको गमन में सहकारी धर्मद्रव्य है.— जैसे मछिलयों को गमन में जल सहकारी है। गमन न करते हुए (ठहरे हुए) पुर्गल व जीवों को धर्मद्रव्य गमन नहीं कराता।। १७॥

वृत्त्यर्थः—चलते हुए जीव तथा पुद्गलों को चलने में सहकारी धर्मद्रव्य होता है। इसका दृष्टांत यह है कि जैसे मछलियों के गमन में सहायक जल है। परन्तु स्वयं ठहरे हुए जीव पुद्गलों को धर्मद्रव्य गमन नहीं कराता। तथैव, जैसे सिद्ध भगवान अमूर्त्त हैं, क्रिया- सिद्धवदनन्तज्ञानादिगुणस्वरूपोऽहमित्यादिव्यवहारेण सविकल्पसिद्धभिक्तयुक्तानां निश्चयेन निर्विकल्पसमाधिरूपस्वकीयोपादानकारणपरिणतानां भव्यानां सिद्धगतेः सहकारिकारणां भवति । तथा निष्क्रियोऽमूर्तो निष्प्रेरकोऽपि धर्मास्तिकायः स्वकीयोपादानकारणेन गच्छतां जीवपुद्गलानां गतेः सहकारिकारणां भवति । लोकप्रसिद्धदृष्टान्तेन तु मत्स्यादीनां जलादिवदित्यभिप्रायः । एवं धर्मद्रव्य-व्याख्यानरूपेण गाथा गता ।। १७ ।।

श्रथाधर्मद्रव्यमुपदिशति :---

ठागाजुदागा अधम्मो पुग्गलजीवागा ठाणपहयारी । छाया जह पहियागां गच्छंता गोव सो धरई १। १८ ॥

स्थानयुतानां ऋधर्मः पुद्गलजीवानां स्थानसहकारी । छाया यथा पथिकानां गच्छतां नैन सः घरति ॥ १८॥

व्याख्या—स्थानयुक्तानामधर्मः पुद्गलजीवानां स्थितेः सहकारिकारणं भवति । तत्र दृष्टान्तः—छाया यथा पथिकानाम् । स्वयं गच्छतो जीवपुद्गलान्स नैव धरतीति । तद्यथा—स्वसंवित्तिसम्रत्यन्नसुखामृतरूषं परमस्वास्थ्यं यद्यपि निश्चयेन

रिहत हैं तथा किसी को प्रेरणा भी नहीं करते, तो भी "मैं सिद्ध के समान अनन्त ज्ञानीति गुणाहप हूं" इत्यादि व्यवहार से सिवकल्प सिद्धभक्ति के धारक और निश्चय से निर्विकल्पक ध्यानहप अपने उपादान कारण से परिणत भव्यजीवों को वे सिद्ध भगवान सिद्ध गित में सहकारी कारण होते हैं। ऐसे ही कियारिहत, अनूर्य प्रेरणारिहत धर्मद्रव्य भी अपने अपने उपादान कारणों से गमन करते हुए जीव तथा पुद्गलों को गमन में सहकारी कारण होता है। जैसे मत्स्य आदि के गमन में जल अदि सहायक कारण होने का लोक प्रसिद्ध दृष्टांत है, यह अभिन्नाय है। इस तरह धर्म द्रव्य के व्याख्यान से यह गाथा समान हुई।। १७।।

#### अब अधर्मद्रव्य को कहते हैं :-

गाथार्थः — ठहरे हुए पुद्गल और जीवों को ठहरने में सहकारी कारण अधर्मद्रव्य है। जैसे छाया यात्रियों को ठहरने में सहकारी है। गमन करते हुए जीव तथा पुद्गलों को अधर्मद्रव्य नहीं ठहराता।। १८॥

वृत्त्यर्थं: —ठहरें हुए पुद्गल तथा जीवां को ठहरने में सहकारी कारण अधर्भद्रन्य है। उसमें दृष्टान्त —जैसे छाया पथिकों को ठहरने में सहकारी कारण है। परन्तु स्वयं गमन करते हुए जीव व पुद्गलों को अधर्भद्रन्य नहीं ठहराता है। सो ऐसे हैं —यदापि निश्चय नय से आत्म-अनुभव से उत्पन्न सुखामृत रूप जो परम स्वास्थ्य है वह निज रूप में स्थिति का स्वरूपे स्थितिकारणं भवति तथा "सिद्धोऽहं सुद्धोऽहं अणंतणाणाइगुणसिमद्धो-ऽहं । देहपमाणो णिच्चो असंखदेसो श्रम्धत्तो य ।१।'' इति गाथाकथितसिद्धभिकत रूपेणोह पूर्व सिवकल्पावस्थायां सिद्धोऽपि यथा भव्यानां बहिरङ्गसहकारिकारणं भवति तथीव स्वकीयोपादानकारणेन स्वयमेव तिष्ठतां जीवपुद्गलानामधर्मद्रव्यं स्थितेः सहकारिकारणम् । लोकव्यवहारेण तु छायावद्वा पृथ्विवीवद्वेति सत्रार्थाः । एवमधर्मद्रव्यकथानेन गाथा गता ।। १८ ।।

#### त्रथाकाशद्रव्यमाहः ---

श्रवगासदाणजोग्गं जीवादीणं वियाण श्रायासं । जैग्हं लोगागासं श्रन्लोगागासमिदि दुविहं ॥१६॥

श्रवकाशदानयोग्यं जीवादीनां विजानीहि श्राकाशम्। जैनं लोकाकाशं श्रलोकाकाशं इति द्विविधम्॥ १६॥

व्याख्या — जीवादीनामवकाशदानयोग्यमाकाशं विजानीहि हे शिष्य ! किं विशिष्टं ? "जेएहं" जिनस्येदं जैनं, जिनेन श्रोक्तं वा जैनम्। तच्च लोकालोका-

कारण है; परन्तु "में सिद्ध हूं; शुद्ध हूं; अनन्तज्ञान आदि गुणों का धारक हूँ; शरीर प्रमाण हूँ; नित्य हूं; असंख्यात प्रदेशी हूँ तथा अमूर्त्तिक हूं। १।" इस गाथा में कही हुई सिद्ध भक्ति के रूप से पहले सिवकल्प अवस्वा में सिद्ध भी जैसे भव्य जीवों के लिए बहिरंग सहकारी कारण होते हैं उसी तरह अपने २ उपदान कारण से अपने आप ठहरते हुए जीव पुद्गलों को अधर्मद्रव्य ठहरने का सहकारी कारण होता है। लोक व्यवहार से जैसे छ।या अथवा पृथिवी ठहरते हुए यात्रियों आदि को ठहरने में सहकारी होता है। इसी प्रकार अधर्म द्रव्य के कथन द्वारा यह गाथा समाप्त हुई।। १८।।

अब आकाशद्रव्य को कहते हैं :-

गाथार्थ:—जो जीव आदि द्रव्यों को अवकाश देने वाला है उसको जिनेन्द्रदेव द्वारा कहा हुआ आकाशद्रव्य जानो । लोकाकाश और अलोकाकाश इन भेदों से आकाश दो प्रकार का है ॥ १६ ॥

वृत्त्वर्थ:—हे शिष्य! जीवादिक द्रव्यों को अवकाश (रहने का स्थान) देने की योग्यता जिस द्रव्य में है उसको श्री जिनेन्द्र द्वारा कहा हुआ आकाश द्रव्य समको। वह आकाश, लोकाकाश तथा अलोकाकाश इन भेदों से दो तरह का है। अब इसको विस्तार से काशभेदेन द्विविधमिति । इदानीं विस्तर : — सहजशुद्धसुखासृतरसास्वादेन परमसमरसीभावेन भिरतावस्थेषु केवलज्ञानाद्यनतगुणाधारभृतेषु लोकाकाशप्रमितासंख्येयस्वकीयशुद्धप्रदेशेषु यद्यपि निश्चयनयेन सिद्धास्तिष्ठन्ति, तथाप्युपचरितासद्भूतव्यवहारेण मोच्चिशिलायां तिष्ठन्तिति भएयते इत्युक्तोऽस्ति । स च ईदशो मोच्चो
यत्र प्रदेशे परमध्यानेनात्मा स्थितः सन् कर्मरहितो भवति, तत्रैव भवति नान्यत्र ।
ध्यानप्रदेशे कर्मपुद्गलान् त्यक्त्वा ऊर्ध्वगमनस्वभावेन गत्वा मुक्तात्मानो यतो
लोकाग्रे तिष्ठन्तीति ततः उपचारेण लोकाग्रमपि मोचः प्रोच्यते, यथा तीर्थभूतपुरुषसेवितस्थानमपि भूमिजलादिरूपमुपचारेण तीर्थं भवति । सुखवोधार्थं कथितमास्ते । यथा तथैव सर्वद्रव्याणि यद्यपि निश्चयनयेन स्वकीयप्रदेशेषु तिष्ठन्ति
तथाप्युपचरितासद्भृतव्यवहारेण लोकाकाशे तिष्ठन्तीत्यभिष्रायो भगवतां श्रीनेमिचंद्रसिद्धान्तदेवानामिति ॥ १६ ॥

तमेव लोकाकाशं विशेषेगा द्रढयति :--

धम्माऽधम्मा कालो पुग्गलजीवा य संति जावदिये । आयासे सो लोगो तत्तो परदो अलोगुत्ति ॥ २०॥

धम्मीधर्मी कालः पुद्गलजीवाः च सन्ति यावतिके। स्त्राकाशे सः लोकः ततः परतः स्त्रलोकः उक्तः ॥ २०॥

कहते हैं—स्वामः विक, शुद्ध सुखल्प अमृत रस के आस्वाद रूप परमसमरसी भाव से परिपूर्ण तथा केवलज्ञान आदि अनन्त गुणों के आधारभूत जो लोलाकाश प्रमाण असंख्यात प्रदेश अपनी आत्मा के हैं; उन प्रदेशों में यद्यपि निश्चयनय की अपेचा से सिद्ध जीव रहते हैं; तो भी उपचरित असद्भूत व्यवहारनय की अपेचा से सिद्ध मोच्चशिला (अपरी तनुवात वलय) में रहते हैं. ऐसा कहा जाता है। ऐसा पहले कह चुके हैं। जिस स्थान में आत्मा परमध्यान से कर्मरहित होता है, ऐसा मोच वहाँ ही है; अन्यत्र नहीं। ध्यान करने के स्थान में कर्मपुद्गलों को छोड़कर तथा अर्घ्यगमन स्वभाव से गमन कर मुक्त जीव चूं कि लोक के अप्रमाग में जाकर निवास करते हैं इस कारण लोक का अप्रमाग भी उपचार से मोच कहलाता है, जैसे कि तीर्थभूत पुरुषों द्वारा सेवित भूमि, पर्वत, गुफा जल आदि स्थान भी उपचार से तीर्थ होते हैं। यह वर्णन सुगमता से समभाने के लिये किया है। जैसे सिद्ध अपने प्रदेशों में रहते हैं उसी प्रकार निश्चयनय से सभी द्रव्य यद्यपि अपने-अपने प्रदेशों में रहते हैं; तो भी उपचरित असद्भूत व्यवहारनय से लोकाकाश में सब द्रव्य रहते हैं; ऐसा भगवान श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्तदेव का अभिप्राय जानना चाहिए।। १६।।

व्याख्या—धर्माधर्मकालपुद्गलजीवाश्च सन्ति यावत्याकाशे स लोकः । तथा चोवतं—लोक्यन्ते दृश्यन्ते जीवादिपदार्था यत्र स लोक इति । तस्माख्लोकाका-शात्परतो बहिर्भागे पुनरनन्ताकाशमलोक इति । अत्राह सोमाभिधानो राजश्रेष्ठी । हे भगवन् ! केवलज्ञानस्यानन्तभागप्रमितमाकाशद्रव्यं तस्याप्यनन्तभागे सर्वमध्य-मप्रदेशे लोकस्तिष्ठति । स चानादिनिधनः केनापि पुरुषविशेषेण न कृतो न हतो न धृतो न च रचितः । तथैवासंख्यातप्रदेशस्तत्रासंख्यातप्रदेशे लोकेऽनन्तजीवा-स्तेभ्योऽप्यनन्तगुणाः पुद्गलाः, लोकाकाशप्रमितासंख्येयकालाणुद्रव्याणि, प्रत्येकं लोकाकाशप्रमाणं धर्माधर्मद्वयमित्युक्तलक्षणः पदार्थाः कथमवकाशं लभन्त इति ? भगवानाह—एकप्रदीपप्रकाशे नानाप्रदीपप्रकाशवदेकगूढ्रसनागगद्याणके बहुसुव-र्णवद्भस्मघटमध्ये स्चिकोष्ट्रग्धत्रदित्यादिदृष्टान्तेन विशिष्टावगाहनशक्तिवशादसं-ख्यातप्रदेशेऽपि लोकेऽत्रस्थानमवगाहो न विरुध्यते। यदि पुनरित्थंभूतावगाहनशक्ति-

उसी लोककाश को विशेष रूप से दृढ़ करते हैं :--

गाथार्थ :—धर्म; ऋधर्म; काल; पुद्गल और जीव ये पाँचों द्रव्य जितने आकाश में हैं वह "लोकाकाश" है और उस लोकाकाश के बाहर "अलोकाकाश" है ॥ २०॥

वृत्त्यर्थ :—धर्म; अधर्म; काल; पुर्गल श्रीर जीव जितने आकाश में रहते हैं उतने आकाश का नाम "लोकाकाश" है। ऐका कहा भी है कि—जहाँ पर जीव आदि पदार्थ देखने में आते हैं वह लोक है। उस लोकाकाश से बाहर जो अनन्त आकाश है वह ''अलोकाकाश" है।

यहाँ सोग नामक राजश्रेष्ठी प्रश्न करता है कि हे भगवन ! केवल ज्ञान के अनन्तवें भाग प्रमाण आकाश द्रव्य है और उस आकाश के भी अनन्तवें भाग में, सबके बीच में लोक है और वह लोक (काल की दृष्टि से) आदि अन्त रहित है; न किसी का बनाया हुआ है; न किसी से कभी नट होता है, न किसी के द्वारा धारण किया हुआ है और न कोई उसकी रक्षा करता है। यह लोकाकाश असंख्यात प्रदेशों का धारक है। उस असंख्यात प्रदेशी लोक में असंख्यात प्रदेशी अनन्त जीव, उनसे भी अनन्त गुणे पुद्गल, लोकाकाश प्रमाण असंख्यात कालाणु लोकाकाश प्रमाण धर्मद्रव्य तथा अधर्मद्रव्य केस रहते हैं ?

भगवान् उत्तर में कहते हैं—एक दीपक के प्रकाश में अनेक दीपों का प्रकाश समा जाता है, अथवा एक गूढ़ रस विशेष से भरे शीसे के बर्तन में बहुत सा सुवर्ण समा जाता है; अथवा भस्म से भरे हुए घट में सुई और ऊँटनी का दूध आदि समा जाते हैं; इत्यादि दृष्टान्तों के अनुसार विशिष्ट अवगाहन शक्ति के कारण असं्यात प्रदेश वाले लोक में पूर्वीक र्न भवति तहा संख्यातप्रदेशेष्वसंख्यातपरमारा नामेव व्यवस्थानं, तथा सित सर्वे जीवा यथा शुद्धनिश्चयेन शक्तिरूपेण निरावरणाः शुद्धगुद्धैकस्वभावास्तथा व्यक्ति- रूपेण व्यवहारनयेनापि, न च तथा प्रत्यचित्रिधादागमविरोधाव्चेति । एवमा- काशद्रव्यप्रतिपादनरूपेण सुत्रद्वयं गतम् ॥ २० ॥

श्रथ निश्चयव्यहारकाल्खरूपं कथयति:-

दव्यपरिवद्वरूवो जो सो कालो इवेइ ववहारो। परिग्रामादीलक्खो बहुग्रालक्खो य परमङ्घो॥ २१॥

द्रन्यपरिवर्तनरूपः यः सः कालः भवेत् व्यवहारः। परिग्रामादिलद्यः वर्त्तनालक्षग्रः च परमार्थः ॥ २१॥

व्याख्या—"दव्यपिवद्वस्त्वो जो" द्रव्यपरिवर्तस्यो यः "सो कालो हवेइ ववहारो" स कालो भवति व्यवहारस्यः। स च कथंभूतः? "परिणामादीलक्खो" परिणामक्रियापरत्वापरत्वेन लच्यत इति परिणामादिलच्यः। इदानीं निश्चयकालः कथ्यते ''बद्दुणलक्खो य परमोद्वो" वत्त नालच्चणश्च परमार्थकाल इति। तद्यथा—

जीव पुद्गलादिक के भी समा जाने में कुछ विरोध नहीं आता। यदि इस प्रकार अवगा-हनशक्ति न होवे तो लोक के असंख्यात प्रदेशों में असंख्यात परमासुओं का ही निवास हो सकेगा। ऐसा होने पर जैसे शक्ति रूप शुद्ध निश्चयनय से सब जीव आवरणरहित तथा शुद्ध-बुद्ध एक स्वभाव के धारक हैं; वैसे ही व्यक्ति रूप व्यवहारनय से भी हो जायें, किन्तु ऐसे हैं नहीं। क्योंकि ऐसा मानने में प्रत्यन्न और आगम से विरोध है। इस तरह आकाश द्रव्य के निरूपण से दो सूत्र समाप्त हुए॥ २०॥

श्रव निश्चयकाल तथा व्यवहारकाल के स्वरूप का वर्णन करते हैं :-

गाथार्थ: -- जो द्रव्यों के परिवर्तन में सहायक, परिणामादि लच्चण वाला है, सो व्यवहारकाल है, वर्चना-लच्चण वाला जो काल है वह निश्चय काल है ॥ २१॥

वृत्त्यर्थ :—"दृष्ट्यपरिवृह्ह्ह्वो जो" जो द्रव्य परिवर्त्तन रूप है 'सो कालो ह्वेह्र् ववहारों' वह व्यवहार रूप काल होता है। श्रीर वह कैसा है? "परिणामादीलक्खों" परिणाम; क्रिया; परत्व; श्रापरत्व से जाना जाता है; इसलिये परिणामादि से लह्य है। श्रव निश्चयकाल को कहते हैं—"बहुणलक्खों य परमद्वों" जो वर्त्तनालचण वाला है वह परमार्थ (निश्चय) काल है। विशेष—जीव तथा पुद्गल का परिवर्त्तन्ह्य जो नृतन तथा जीवपुद्गलयोः परिवर्त्तो नवजीर्णपर्यायस्तम्य या समयघटिकादिरूपा स्थितिः स्वरूपं यस्य स भवति द्रव्यपर्यायरूपो व्यवहारकालः। तथाचेकः संस्कृतप्रामृतेन—"स्थितिः कालसंज्ञका" तस्य पर्यायस्य सम्बन्धिनी याऽसौ समयघटिकादिरूपा स्थितिः कालसंज्ञका भवति, न च पर्याय इत्यभिष्रायः। यत एव पर्याय-सम्बन्धिनी स्थितिव्यवहारकालसंज्ञां भजते तत एव जीवपुद्गलसम्बन्धिपरिणामेन पर्यायेण तथेव देशान्तरचलनरूपया गोदोहनपाकादिपरिस्पन्दलज्ञाक्ष्पया वा क्रियया तथेव द्रामन्तचलनकालकृतपरत्वापरत्वेन च लच्यते ज्ञायते यः, स परिणामक्रियापरत्वापरत्वाच्या इत्युच्यते । श्रथ द्रव्यक्षपिनश्चयकालमाह । स्वकीयोपादानरूपेण स्वयमेवपरिणममानानां पदार्थानां कुम्भकारचक्रस्याधस्तन-शिलावत्, शीतकालाध्ययने श्रम्निवत्, पदार्थपरिणतेर्यत्सहकारित्वं सा वर्त्तना भग्यते। सेव लच्चणं यस्य स वर्त्तनालच्णः कालाणुद्रव्यक्षपे निश्चयकालः, इति व्यवहारकालस्वरूपं निश्चयकालस्वरूपं च विद्ययम् ।

कश्चिदाह "समयरूप एव निश्चयकालस्तस्मादन्यः कालाणुद्रव्यरूपो निश्चय-

जीर्ण पर्याय है- उस पर्याय की जो समय, घड़ी आदि रूप स्थिति है; वह स्थिति है स्वरूप जिसका, वह द्रश्यप्याय रूप व्यवहारकाल है। ऐसा ही संस्कृत-प्राभृत में भी कहा है—"जो स्थिति है, वह कालसंज्ञक है"। सारांश यह है—द्रश्य की पर्याय से सम्बन्ध रखने वाली जो यह समय, घड़ी आदि रूप स्थिति है; वह स्थिति ही "व्यवहारकाल" है; वह पर्याय व्यवहारकाल नहीं है। और क्योंकि पर्यायसम्बन्धिनी स्थिति 'व्यवहारकाल" है इसी कारण जीव व पुद्गल के परिणाम रूप पर्याय से तथा देशान्तर में आने-जाने रूप अथवा गाय दुहनी व रसोई करना आदि हलन-चलन रूप किया से तथा दूर या समीप देश में चलन रूप कालकृत परत्व तथा अपरत्व से यह काल जाना जाता है, इसीलिये वह व्यवहारकाल परिणाम; क्रिया; परत्व तथा अपरत्व लज्ञण वाला कहा जाता है। अब दृश्य रूप निश्चयकाल को कहते हैं—अपने-अपने उपातान रूप कारण से स्वयं परिणामन करते हुए पदार्थों को, जैसे कुम्भकार के चाक के भ्रमण में उसके नीचे की कीली सहकारिणी है, अथवा शीतकाल में छात्रों को पढ़ने के लिये अग्नि सहकारी है, उसी प्रकार जो पदार्थों के परिणामन में सहकारता है. उसको "वर्त्तना" कहते हैं। वह वर्त्तना ही है लक्षण जिसका, वह वर्त्तना लक्षण वाला कालाण द्रव्य रूप सिश्चयकाल का स्वरूप जानना चाहिये।

यहाँ कोई कहता है—िक समय रूप ही निश्चयकाल है; उस समय से भिन्न अन्य कोई कालागु द्रव्य रूप निश्चयकाल नहीं है; क्योंकि वह देखने में नहीं आता। इसका उत्तर कालो नास्त्यदर्शनात् ?" तत्रोत्तरं दीयते—समयस्तावत्कालस्तस्यैव पर्यायः । स कथं पर्याय इति चेत् ? पर्यायस्योत्पन्नप्रघ्वंसित्वात् । तथाचोक्तः ''समश्रो उप्पर्णा पद्धं सी''। स च पर्यायो द्रच्यं विना न भवति, परचात्तस्य समयह्रप-पर्यायकालस्योपादानकारणभूतं द्रच्यं तेनापि कालरूपेण भाव्यम् । इन्धनाग्निसह-कारिकारणोत्पन्नस्यौदनपर्यायस्य तन्दुलोपादानकारणवत्, श्रथ कुम्भकारचक्र-चीवरादिविहरं गिनिमित्तोत्पन्नस्य मृष्णमयधटपर्यायस्य मृत्पिरण्डोपादानकारणवत्, श्रथका नरनारकादिपर्यायस्य जीवोपादानकारणवदिति । तदिप कस्मादुपादानकारणसहरूष्यमुप्तदानकारण्यं कार्यं भवतीति वचनात् । श्रथ मतं ''समयादिकालपर्यायाणां कालद्रव्यमुपादानकारणं न भवतिः किन्तु समयोत्पत्तौ मन्दगतिपरिणतपुद्गलपरमाणु-स्तथा निमेषकालोत्पत्तौ नयनपुद्विघटनं, तथैव घटिकाकालपर्यायात्पत्तौ घटिकानमाग्रीभूतजलभाजनपुरुषहस्तादिव्यापारेः, दिवसपर्याये तु दिनकरविम्बम्भपादानकारणमिति ।'' नैवम् । यथा तन्दुलोपादानकारणोत्पन्नस्य सदोदनपर्यायस्य सक्रकृष्टणादिवर्णा, सुरुभ्यसुरिभगन्ध—सिनग्धरूष्णादिस्पर्श—मधुरादिरसविशेष्रूष्णप

देते हैं—िक समय तो काल की ही पर्याय है। यदि यह पृछो कि समय काल की पर्याय कैसे हैं ? तो उत्तर यह है, पर्याय का लक्षण उत्यन्न व नाश होना है। 'समय' भी उत्यन्न व नष्ट होता है, इसिलिये पर्याय है। पर्याय द्रव्य के बिना नहीं होती; उस समय रूप पर्याय काल का (व्यवहार काल का) उपादान कारणभूत द्रव्य भी कालरूप ही होना चाहिए। क्योंकि जैसे ईंधन, ख्राग्न ख्रादि सहकारी कारण से उत्पन्न भात (पर्के चावल) का उपादान कारण चावल ही होता है; ख्रथवा कुम्भकार, चाक, चीवर ख्रादि बहिरंग निमित्त कारणों से उत्पन्न जो मिट्टी की घट पर्याय है उसका उपादान कारण मिट्टी का पिंड ही है; ख्रथवा नर, नारक ख्रादि जो जीव की पर्याय हैं उनका उपादान कारण जीव है; इसी तरह समय घड़ी ख्रादि काल का भी उपादान कारण काल ही होना चाहिए। यह नियम भी इसिलिये हैं कि "ख्रपने उपादान कारण के समान ही कार्य होता है" ऐसा वचन है।

कदाचित् ऐसा कही कि "सभय. घड़ी आदि कालपर्यायों का उपादान कारण काल-द्रव्य नहीं है किन्तु समय रूप कालपर्याय की उपित्त में मंदगति से परिएत पुद्गत परमाणु उपादान कारण है; तथा निमेषरूप कालपर्याय की उपित्त में नेत्रों के पुटों का विघटन अर्थात् पलक का गिरना उठना उपादान कारण है; ऐसे ही घड़ी रूप कालपर्याय की उपित्त में घड़ी की सामग्रीरूप जल का कटोरा और पुरुष के हाथ आदि का व्यापार उपादान कारण है; दिन रूप कालपर्याय की उपित्त में सूर्य का विम्च उपादान कारण है।" ऐसा नहीं है, जिस तरह चावलरूप उपादान कारण से उपात्र भात पर्याय के उपादान कारण में प्राप्त गुणों के समान ही सफेद, काला आदि वर्ण; अच्छी या बुरी गन्ध; चिकना अथवा रूखा आदि स्पर्श; मीठा गुणा दृश्यन्ते । तथा पुद्गलपरमाणुनयनपुटविघटनजलभाजनपुरुषव्यापारादिदिन-करविम्बरूपैः पुद्गलपर्यायरुपादानभूतैः समुत्पन्नानां समयनिमिषघटिकादिकाल-पर्यायाणामपि शुक्ककृष्णादिगुणाः प्राप्नुवन्ति, न च तथा । उपादानकारणासदृशं कार्यमिति वचनात् । किं बहुना । योऽसावनाद्यनिधनस्तथैवामूर्त्तो नित्यः समया-द्युषादानकारणभूतोऽपि समयादिविकलपरिहतः कालाणुद्रव्यरूपः स निश्चयकालो, यस्तु सादिसान्तसमयघटिकाप्रहरादिविवच्चितव्यवहारविकलपरूपस्तस्यव द्रव्यकालस्य पर्यायभूतो व्यवहारकाल इति । श्रयमत्र भावः । यद्यपि काललव्धिवशेनानन्तसुख-भाजनो भवति जीवस्तथापि विश्वद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिजपरमात्मतन्वस्य सम्यक्-श्रद्धानज्ञानासमस्तवहिद्दं व्येच्छानिष्ट्यिलच्चणतपश्चरण्ह्या या निश्चयचतु-विधाराधना सैव तत्रोपादानकारणं ज्ञातव्यम् न च कालस्तेन स हेय इति । २१ ।

अथ निश्चयकालस्यावस्थानचेत्रं द्रव्यगणनां च प्रतिपादयति :--

श्रादि रस; इत्यादि विशेष गुण दोख पड़ते हैं; वैसे ही पुद्गल परमागु, नेत्र-पलक विघटन, जल कटोरा, पुरुषध्यापार श्रादि तथा सूर्य का बिम्ब इन रूप जो उपादानभूत पुद्गलपर्याय हैं उनसे उत्पन्न हुए समय, निमिष, घड़ी, दिन श्रादि जो कालपर्याय हैं उनके भी सफेद, काला श्रादि गुण मिलने चाहियें; परन्तु समय घड़ी श्रादि में ये गुण नहीं दीख पड़ते, क्योंकि उपादान कारण के समान कार्य होता है ऐसा वचन है।

बहुत कहने से क्या लाभ। जो आदि तथा अन्त से रहित अमूर्त्त है, नित्य है, समय आदि का उपादानकार ए। भूत है तो भी समय आदि भेदों से रहित है और के। लागु द्रव्यहर है, वह निश्चयकाल है और जो आदि तथा अन्त से सहित है; समय, घड़ी, पहर आदि व्यवहार के विकल्पों से युक्त है, वह उसी द्रव्यकाल का पर्याय हूप व्यवहार काल है। सारांश यह कि यद्यपि यह जीव काललिश्व के दश से अनन्त सुख का भाजन होता है, तो भी विशुद्ध झानदर्शन स्वभाव का धारक जो निज परमात्म तत्त्व का सम्यक्शद्धान, झान आचरण और संपूर्ण बाह्य द्रव्यों की इच्छा को दूर करने हूप लच्चण वाला तपश्चरणहूप जो दर्शन, झान, चारित्र, तपहूप चार प्रकार की निश्चय आराधना है, वह आराधना ही उस जीव के अनन्त सुख की प्राप्ति में उपादान कारण जाननी चाहिए उसमें काल उपादान कारण नहीं है, हससिये वह कालद्रव्य हेय है। ११।

अब निश्चयकाल के रहने का चेत्र तथा काल द्रव्य की संख्या का प्रतिपादन करते हैं:--

लोयायासपदेसे इक्किक्के जे ठिया हु इक्किक्का। रयगार्षा रासी इव ते कालाग्रु असंखदब्बागि ॥ २२॥

लोकाकाशप्रदेशे एकैकस्मिन् ये स्थिताः हि एकैकाः। रत्नानां राशिः इव ते कालाखनः श्रमंख्यद्रव्याणि ॥ २२ ॥

व्याख्या—"लोयायामपदेसे इक्किक जे ठिया हु इक्किका" लोका-काशप्रदेशेष्वेक केषु ये स्थिता एक कसंख्योपेता "हु" स्फुटं । क इव ? "रयणाणं रासीइव" परस्परतादात्म्यपरिहारेण रत्नानां राशिरिव । "ते कालागा्" ते काला-णवः । कित संख्योपेताः ? "श्रमंखदब्बाणि" लोकाकाशप्रमितासंख्येयद्रव्याखीति । तथाहि—यथा श्रंगुलिद्रव्यस्य यस्मिन्नेव चणे वक्रपर्यायोत्पत्तिस्तस्मिन्नेव चणे पूर्वप्राञ्जलपर्यायविनाशोऽङ्गुलिह्रपेण धौव्यमिति द्रव्यसिद्धिः । यथेव च केवल-ज्ञानादिव्यक्तिह्रपेण कार्यसमयसारस्योत्पादो निर्विक व्यसिद्धः । यथेव च केवल-ज्ञानादिव्यक्तिह्रपेण कार्यसमयसारस्योत्पादो निर्विक व्यसिद्धः । तथा स्य विनाशस्तदुभयाधारपरमात्मद्रव्यत्वेन धौव्यमिति वा द्रव्यसिद्धः । तथा कालाणोरिष मन्दगतिपरिणतपुद्गलपरमाणुना व्यक्तीकृतस्य कालागा्पादानकारणो-त्यन्तस्य य एव वर्तमानसमयस्योत्पादः स एवातीतसमयापेच्या विनाशस्तदुभया-

गाथार्थ :- जो लोकाकाश के एक-एक प्रदेश पर रानों के ढेर समान परस्पर भिन्न हो कर एक-एक स्थित हैं वे कालागु असंख्यात द्रव्य हैं॥ २२॥

वृत्त्यर्थ :— "लोय।यासपदेसे इक्किक जे ठिया हु इक्किका" एक-एक लोकाकाश के प्रदेश पर जो एक-एक संख्यायुक्त स्पष्ट रूप से स्थित हैं। किस के समान हैं? "रयण:एं रासी इव" परसर में तादात्म संबंध के अभाव के कारण रत्नों की राशि के समान भिन्न-भिन्न स्थित हैं। "ते कालाग्," वे कालागु हैं। कितनी संख्या के धारक हैं? "असंखद्व्या-णि" लोकाकाश के प्रदेशों की संख्या के बराबर असंख्यात द्रव्य हैं। विशेष— जैसे जिस क्या में अंगुली रूप द्रव्य के टेड़ी रूप पर्याय की उत्पत्ति होती है उसी चाण में उसके सीधे आकार रूप पर्याय का नाश होता और अंगुली रूप से वह अंगुली दोनों दशाओं में धौश्य है। इस तरह उत्पत्ति, नाश तथा धौव्य इन तीनों लच्चाों से युक्त द्रव्य के स्वरूप की सिद्धि है। तथा जैसे केवल ज्ञान आदि की प्रकटता रूप कार्य समयसार का (परम-आत्मा का) उत्पाद होता है उसी समय निर्विकल्प ध्यान रूप जो कारण समयसार है, उसका नाश होता है और उन दोनों का आधारभूत जो परमात्मा द्रव्य है उस रूप से धौव्य है; इस तरह से भी द्रव्य की सिद्धि है। उसी तरह कालागु के भी, जो मन्दगति में परिण्यत पुद्गल परमागु द्वारा प्रगट किये हुए और कालागुरूप इपादान कारणाईसे उत्पन्न हुए जो यह वर्त्तमान समय

धारकालाणुद्रव्यत्वेन धौव्यमित्युत्पाद्व्यय धौव्यात्मककालद्रव्यसिद्धिः। लोकविक्षिन भिगेकालाणुद्रव्यामावात्कथमाकाशद्रव्यस्य परिखातिरिति चेत् ? अखण्डद्रव्यत्वा-देकदेशदण्डावतकुम्भकारचक्रभ्रमण्यत् , तथैवैकदेशमनोहरस्परीनेन्द्रियविष्यानुभव्याङ्गसुख्वत् , लोकमध्यस्थितकालाणुद्रव्यधारखेकदेशेनापि सर्वत्र परिणमनं भवतीति कालद्रव्यं शेषद्रव्याणां परिणतेः सहकारिकारणं भवति । कालद्रव्यस्य किं सहकारिकारणमिति ? यथाकाशद्रव्यमशेषद्रव्याणामाधारः स्वस्यापि, तथा कालद्रव्यमपि परेषां परिणतेः सहकारिकारणं त्वस्यापि । अथ मतं यथा कालद्रव्यं स्वस्योपादानकारणं परिणतेः सहकारिकारणं च भवति तथा सर्वद्रव्याणि, कालद्रव्यं किं प्रयोजनमिति ? नैवम् ; यदि ष्टथम्भूतसहकारिकारणेनप्रयोजनं नास्ति तिर्हं सर्वद्रव्याणां माधारण्यातिस्थत्यवमाहनविषये धर्माधर्माकाशद्रव्येरपि सहका-तिर्हं सर्वद्रव्याणां माधारण्यातिस्थित्यवमाहनविषये धर्माधर्माकाशद्रव्येरपि सहका-

का उत्पाद है; वही बीते हुए समय की ऋषेत्वा विनाश है और उन वर्त्तमान तथा ऋतीत दोनों समय का आधारभूत कालद्रव्यत्व से ध्रोव्य है। इस तरह उत्पाद; व्यय; ध्रोव्य रूप काल द्रव्य की सिद्धि है।

रांका :— "लोक के बाहरी भाग में कालागु द्रव्य के अभाव से अलोकाकाश में परिणमन कैसे हो सकता है ?" इस रांका का उत्तर यह है— आकाश अखंड द्रव्य है इस लिये जैसे चाक के एक कोने में उन्हें की प्रेरणा से कुम्हार का सारा चाक घूमने लगता है; अथवा जैसे स्पर्शन इन्द्रिय के विषय का प्रिय अनुभव एक अंग में करने से समस्त शरीर में सुख का अनुभव होता है; उसी प्रकार लोक आकाश में स्थित जो कालागु द्रव्य है वह आकाश के एक देश में स्थित है तो भी सर्व अखरुड आकाश में परिणमन होता है; इसी प्रकार काल द्रव्य शेष सब द्रव्यों के परिणमन में सहकारी कारण है।

शंका :—जैसे काल द्रव्य, जीव पुद्गल आदि द्रव्यों के परिणमन में सहकारी कारण है वैसे ही काल द्रव्य के परिणमन में सहकारी कारण कौन है ? उत्तर—जिस तरह आकाश द्रव्य शेष सब द्रव्यों का आधार है और अपना आधार भी आप ही है; इसी तरह काल- द्रव्य भी अन्य सब द्रव्यों के परिणमन में सहकारी कारण है और अपने परिणमन में भी सहकारी कारण है।

शंका:—जैसे कालद्रव्य द्यपना उपादान कारण है और अपने परिणमन का सहकारी कारण है; वैसे ही जीव आदि सब द्रव्य भी अपने उपादान कारण और अपने २ परिणमन के सहकारी कारण रहें। उन द्रव्यों के परिणमन में कालद्रव्य से क्या प्रयोजन है ? समाधान— ऐसा नहीं है क्योंकि, यदि अपने से भिन्न बहिरंग सहकारी कारण की आवश्यकता नहों तो सब द्रव्यों के साधारण गति; स्थिति; अवगाहन के लिये सहकारी कारणभूत जो धर्म; अधर्म; आकाश द्रव्य हैं उनकी भी कोई आवश्यकता नहीं रहेगी। विशेष:—काल का कार्य तो

रिकारसभूतैः प्रयोजनं नास्ति । किञ्च, कालस्य घटिकादिवसादिकार्यं प्रत्यवेशा दृश्यतेः धर्मादीनां पुनरागमकथनमेव, प्रत्यवेशा किमिष कार्यं न दृश्यतेः ततस्तेषा-मिष कालद्रव्यस्येवाभावः प्रामोति । ततश्च जीवपुद्गलद्रव्यद्वयमेव, स चागमवि-रोधः । किञ्च, सर्वद्रव्याखां पिश्मितिसहकारित्वं कालस्यैव गुणाः, घाणेन्द्रियस्य रसास्वादनमिवान्यद्रव्यस्य गुणोऽन्यद्रव्यस्य कर्तुं नायाति द्रव्यसंकरदोषप्रसंगादिति ।

कश्चिदाह —यावत्कालेनैकाकाशप्रदेशं परमाणुरितकामित ततस्तावत् कालेन समयो भवतीत्युक्तमागमे एकसमयेन चतुर्दशरज्जुगमने यावंत आकाश-प्रदेशास्तावन्तः समयाः प्राप्नुवन्ति । परिहारमोह — एकाकाशप्रदेशातिक्रमेण यत् समयव्याख्यानं कृतं तन्मन्दगत्यपेचया, यत्पुनरेकसमये चतुर्दशरज्जुगमन-व्याख्यानं तत्पुनः शीघ्रगत्यपेचया । तेन कारणेन चतुर्दशरज्जुगमनेऽप्येक-समयः । तत्र दृष्टान्तः — कोऽपि देवदत्तो योजनशतं मन्दगत्या दिनशतेन गच्छति । स एव विद्याप्रभावेणा शीघ्रगत्या दिनेनैकेनापि गच्छति तत्र कि दिनशतं भवति । किन्त्वेक एव दिवसः । तथा चतुर्दशरज्जुगमनेऽपि शीघ्रगमनेनैक एव समयः ।

घड़ी, दिन आदि प्रत्यक्त से दीख पड़ता है; किन्तु धर्म द्रव्य आदि का कार्य तो केवल आगम (शास्त्र) के कथन से ही माना जाता है; उनका कोई कार्य प्रत्यक्त नहीं देखा जाता। इसलिए जैसे कालद्रव्य का अभाव मानते हो उसी प्रकार उन धर्म, अधर्म तथा आकारा द्रव्यों का भी अथाव प्राप्त होता है। और तब जीव तथा पुद्गल ये दो ही द्रव्य रह जायेंगे। केवल दो ही द्रव्यों के मानने पर आगम से विरोध आता है। सब द्रव्यों के परिएमन में सहकारी होना यह केवल कालद्रव्य का ही गुए। है। जैसे नाक से रस का आस्वाद नहीं हो सकता; ऐसे ही अन्य द्रव्य का गुए। भी अन्य द्रव्य के हारा नहीं किया जाता। क्योंकि ऐसा मानने से द्रव्यसंकर दोष का प्रसंग आवेगा (अन्य द्रव्य का लक्क्षण अन्य द्रव्य में चला जायेगा)।

श्रव कोई कहता है—जितने काल में "श्राकाश के एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश में परमासा गमन करता है उतने काल का नाम समय है"; ऐसा शास्त्र में कहा है तो एक समय में परमासा के चौदह रज्जु गमन करने पर, जितने श्राकाश के प्रदेश हैं उतने ही समय होने चाहियें ? शंका का निराकरण करते हैं—श्रागम में जो परमासा का एक समय में एक श्राकाश के प्रदेश से साथ वाले दूसरे प्रदेश पर गमन करना कहा है; सो तो मन्दगित की अपेना से है तथा परमासा का एक समय में जो चौदह रज्जु का गमन कहा है वह शीव्र गमन की अपेना से है। इसलिये शीव्रगति से चौदह रज्जु का गमन करने में भी परमासा को एक ही समय लगता है। इसमें दृशन्त यह है कि जैसे जो देवदत्त धीमी चाल से सौ योजन सौ दिन में जाता है, वही देवदत्त विद्या के प्रसाय से शीव्र गति के हारा सौ योजन एक दिन में भी जाता है, तो क्या उस देवदत्त को शीव्रगति से सौ योजन गमन

किञ्च—स्वयं विषयानुभवरिंदिरेऽण्ययं जीवः परकीयविषयानुभवं दृष्टम् श्रुतं च मनसि रमृत्वा विद्याभिलाषं करोति तद्पध्यानं भएयते तत्प्रभृतिसमस्त-जालरिंदतं स्वसंवित्तियमुत्पन्नसहजानन्दैकलच्चएासुखरसास्वादसिंदतं यत्तद्वीतराग-चारित्रं भयति । यत्पुनस्तद्विनाभूतं तिन्नरचयसम्यक्त्वं वीतरागसम्यक्त्वं चेति भएयते । तदेव कालत्रयेऽपि मुक्तिकारणम् । कालस्तु तदभावे सहकारिकारणम् । भवति ततः स हेय इति । तथाचोक्तम्—"कि पल्लविष्णा बहुणा जे सिद्धा णारवरा गए काले । विद्धिहंदि जेवि भविया तं ज्ञाणह सम्ममाहणं ॥" इदमत्र तात्पर्यम्—कालद्रव्यमन्यद्वा परमागमाविरोधेन विचारणीयं परं किन्तु वीतराग-सर्वज्ञवचनं प्रमाणिमिति मनसि निरिचत्य विवादो न कर्तव्यः । कस्मादिति चेत् ? विवादे रागद्वे पौ भवतस्तत्वरच संसारवृद्धिरिति ॥ २२ ॥

एवं कालद्रव्यब्याख्यानमुख्यतया पञ्चमस्थले स्त्रद्वयं गतं । इतिगाथा-ष्टकसमुदायेन पंचिभः स्थलैः पुद्गलादिपंचित्रधाजीवद्रव्यकथनरूपेस दितीयो अन्तराधिकारः समाप्तः ।

करने में सौ दिन हो गये ? किन्तु एक ही दिन लगेगा। इसी तरह शीघ्रगति से चौदह रज्जु गमन करने में भी परमाणु को एक ही समय लगता है।

तथा स्वयं विषयों के अनुभव से रहित भी यह जीव अन्य के द्वारा अनुभव किए हुए, देखे हुए, सुने हुए विषय को मन में स्मरण करके विषयों की इच्छा करता है उसको अपध्यान कहते हैं। उस विषय-अभिलाष। आदि समस्त विकल्पों से रहित और आत्म-अनुभव से उत्पन्न स्वाभाविक आनन्दरूप मुख के रस आस्वाद से सहित वीतराग चारित्र होता है और जो उस वीतराग चारित्र से अविनाभूत है वह निश्चय सम्यक्त्व तथा वीतराग सम्यक्त्व है। वह निश्चय सम्यक्त्व हो तीनों कालों में मुक्ति का कारण है। काल तो उस निश्चय सम्यक्त्व के असाव में वीतराग चारित्र का सहकारी कारण भी नहीं होता; इस कारण कालद्रव्य हेय है। ऐसा कहा भी है—' वहुत कहने से क्या; जो श्रेष्ठ पुरुष सिद्ध हुए हैं, हो रहे हैं व होंगे; वह सब सम्यक्त्व का माहात्म्य है।' यहाँ ताल्पर्य यह है कि काल-द्रव्य तथा अन्य द्रव्योंके विषयमें परम-आगम के अविरोध से ही विचारना चाहिए, 'वीतराग सर्वज्ञ का वचन प्रमाण है'' ऐसा मन में निश्चय करके उनके कथन में विवाद नहीं करना चाहिए। क्योंकि विवाद में राग-द्वेष उत्पन्न होते हैं और उन राग-द्वेषों से संसार की वृद्धि होती है।। २२।।

इस प्रकार कालद्रव्य के व्याख्यान की सुख्यता से पांचवे स्थल में दो गाथा हुई। इस प्रकार चाठ गाथ:चों के समुदाय रूप पांचवे स्थल से पुद्गलादि पांच प्रकार के च्राजीव द्रव्य के कथन द्वारा दूसरा चन्तर च्राधिकार समाप्त हुच्या। अतः परं सूत्रपञ्चकपर्यन्तं पञ्चास्तिकायव्याख्यानं करोति । तत्रादौ गाथापूर्वाद्धेन पड्द्रव्यव्याख्यानोपसंहार उत्तरार्धेन तु पंचास्तिकायव्याख्यानप्रारम्भः कथ्यते :—

> एवं छन्भेयमिदं जीवाजीवप्पभेददो दब्वं । उत्तं कालविजुत्तं गादब्वा पंच ऋत्थिकाया दु ।। २३ ॥

एवं षड्मेदं इदं जीवाजीवप्रभेदतः द्रव्यम् । उक्तं कालवियुक्तम् ज्ञातन्याः पञ्च श्रस्तिकायाः तु ॥ २३ ॥

व्याख्या — "एवं छन्मेयमिदं जीवाजीवर्पमेददो दब्बं उत्तं" एवं पूर्वोक्त-प्रकारेण षड्मेदमिदं जीवाजीवप्रमेदतः सकाशाद्द्रव्यम्रुक्तं कथितं प्रतिपादितम् । "कालविज्ञतं णादव्या पंच ब्रात्थिकाया दु" तदेव षड्विधं द्रव्यं कालेन विग्रुक्तं रहितं ज्ञातव्याः पञ्चास्तिकायास्तु पुनरिति ।। २३ ।।

पञ्चेति संख्या ज्ञाता तावदिदानीमस्तित्वं कायत्वं च निरूपयति :-

संति जदो तेगोदे अत्थिति भगंति जिग्णवरा जहा। । काया इव बहुदेसा तहा काया य अत्थिकाया य ॥ २४॥

सन्ति यतः तेन एते श्रस्ति इति भगान्ति जिनवराः यस्मात्। काया इव बहुदेशाः तस्मात् कायाः च श्रस्तिकायाः च ॥ २४॥

श्रव इसके पश्चात् पांच गाथात्रों में पंचास्तिकाय का व्याख्यान करते हैं और उनमें भी प्रथम गाथा के पूर्वार्ध में छहों द्रव्यों के व्याख्यान का उपसंहार और उत्तरार्ध से पंचास्तिकाय के व्याख्यान का आरम्भ करते हैं:—

गायार्थ:—इस प्रकार जीव और अजीव के प्रभेद से यह द्रव्य छह प्रकार के हैं! कालद्रव्य के बिना शेष पांच द्रव्य अस्तिकाय जानने चाहियें॥ २३॥

वृत्त्यर्थ :—''एवं छन्भेयमिदं जीवाजीवणभेददो दव्वं उत्तं" पूर्वोक्त प्रकार से जीव तथा अजीव के भेद से ये द्रव्य छह प्रकार के करें गये हैं। ''कालविजुत्तं ए।दव्या पंच अस्थिकाया दु" वे ही छह प्रकार के द्रव्य कालरहित अर्थात् काल के बिना (शेष पांच द्रव्यों को) पांच अस्तिकाय समझना चाहिये।। २३।।

अस्तिकाय की पांच संख्या तो जान ली हैं, अब उनके अस्तित्व और कायत्व का निरूपण करते हैं:— व्याख्या—"संति जदो तेण्दे अत्थिति भगंति जिणवरा" सन्ति विद्यन्ते यत एते जीवाद्याकाशपर्यन्ताः पश्च तेन कारणेनैतेऽस्तीति भगंति जिणवराः सर्वज्ञाः। "ज्ञह्मा काया इव बहुद्रसा तह्मा काया य" यस्मात्काया इव बहुप्रदेशा-स्तस्मात्कारणात्कायाश्च भगंति जिनवराः। "अत्थिकाया य" एवं न केवलं पूर्वोक्तप्रकारेणास्तित्वेन युक्ता अस्तिसंज्ञास्तथैव कायत्वेन युक्ताः कायसंज्ञा भवन्ति किन्तुभयमेलापकेनास्तिकायसंज्ञाश्च भवन्ति। इदानीं संज्ञालचणप्रयोजनादिभेदेऽ-प्यस्तित्वेन सहाभेदं दर्शयति। तथाहिशुद्धजीवास्तिकाये सिद्धत्वलचणः शुद्धद्रव्यच्यक्तपर्यायः, केवलज्ञानादयो विशेषगुणाः अस्तित्ववस्तुत्वागुरुलपुत्वादयः सामान्यगुणाश्च। तथैवाव्यावाधानन्तसुखाद्यनन्तगुणव्यक्तिरूपस्य कार्यसमयसारस्योन्याद्यो रागादिविभावरहितपरमस्वास्थ्यरूपस्य कारणसमयसारस्य व्ययस्तदुभयाधा-रभूतपरमात्मद्रव्यत्वेन भौव्यमित्युक्तलचणेगु णपर्यायरुत्तपद्व्ययधौव्यस्च सह मुक्तावस्थायां संज्ञालचणप्रयोजनादिभेदेऽपि सत्तारूपेण प्रदेशरूपेण च भेदो

गाथार्थ:—''चूंकि विद्यमान हैं इसितये जिनेश्वर ने इनको 'ऋस्ति' कहा है और ये शरीर के समान बहुप्रदेशी हैं इसितये इनको 'काय' कहा है। ऋस्ति तथा काय दोनों को मिलाने से 'ऋस्तिकाय' होते हैं।। २४।।

वृत्त्यर्थ :— "संति जहो ते गो हे ऋश्वित्ति भगंति जिग्गवरा" जीव से आकाश तक पांच द्रव्य विद्यमान हैं इसिलये सर्वज्ञ देव इनको 'अस्ति' कहते हैं। ''जहा काया इव बहुदेसा तहा काया य' और क्योंकि काय अर्थान् शरीर के समान ये बहुत प्रदेशों के धारक हैं; इस कारण जिनेश्वरदेव इनको 'काय' कहते हैं। "अश्विकाया य" इस प्रकार अस्तित्व से युक्त ये पांचों द्रव्य केवल 'अस्ति' ही नहीं हैं और कायत्व से युक्त होने से केवल 'काय' भी नहीं हैं; किन्तु अस्ति और काय इन दोनों को मिलाने से "अस्तिकाय" संज्ञा के धारक हैं।

श्रब इन पांचों के संज्ञा लच्चाण तथा प्रयोजन श्रादि से यदापि परस्पर भेद है तथापि श्रस्तित्व के साथ श्रभेद है यह दर्शांते हैं :—

जैसे शुद्ध जीवास्तिकाय में सिद्धत्व रूप शुद्ध द्रव्य-व्यव्जन-पर्याय है; केवल ज्ञान आदि विशेष गुण हैं तथा अस्तित्व, वस्तुत्व और अगुरुलघुत्व आदि सामान्य गुण हैं। तथा मुक्ति दशा में अव्याद्याध अनन्तसुख आदि अनन्तगुणीं की प्रकटता रूप कार्य समय-सार का उत्पाद, रागादि विभाव रहित परम स्वास्थ्य रूप कारण समय-सार का व्यय (नाश) और उत्पाद तथा व्यय इन दोनों का आधारभूत परमात्मा रूप

नास्ति । कस्मादिति चेत् ? मुक्तात्मसत्तायां गुणापर्यायाणामुत्पादव्ययभौव्याणां चास्तित्वं सिद्धन्यति, गुणपर्यायोत्पादव्ययभौव्यसत्तायाश्च मुक्तात्मास्तित्वं सिद्धयतीति परस्परसाधितसिद्धत्वादिति । कायत्वं कथ्यते—बहुप्रदेशप्रचयं दृष्ट्वा यथा शारीरं कोयो भएयते तथानन्तज्ञानादिगुणाधारभूतानां लोकाकाशप्रमितासंख्येय- शुद्धप्रदेशानां प्रचयं समूहं संघातं मेलापकं दृष्ट्वा मुक्तात्मिन कायत्वं भएयते । यथा शुद्धगुणापर्यायोत्पादव्ययभौव्येः सह मुक्तात्मनः मत्तारूपेण निश्चयेनाभेदो दर्शित-स्तथा यथासंभवं संसारिजीवेषु पृद्गत्वधर्माधर्माकाशकालेषु च द्रष्टव्यः । कालद्रव्यं विहाय कायत्वं चेति सुत्रार्थः ॥ २४ ॥

श्रथ कायस्वच्याख्याने पूर्वं यस्प्रदेशास्तित्वं स्चितं तस्य विशेषव्याख्यानं करोतीत्येका पातनिका, द्वितीया तु कस्य द्रव्यस्य कियन्तः प्रदेशा भवन्तीति प्रतिपादयति :—

होंति असंखा जीवे धम्माधम्मे अर्णत आयासे।
मुत्ते तिविह पदेसा कालम्सेगो म तेम सो काओ।। २५ ॥

द्रञ्यपने से धीव्य है। इस प्रकार पहले कहे लक्षण सहित गुण तथा पर्यायों से और उत्पाद, व्यय तथा धीव्य के साथ मुक्त अवस्था में संज्ञा, लक्षण तथा प्रयोजन आदि का भेद होने पर भी सत्ता रूप से और प्रदेश रूप से भेद नहीं है। क्योंकि मुक्त जीवों की सत्ता होने पर गुण तथा पर्यायों की और उत्पाद, व्यय, धीव्य की सत्ता सिद्ध होती है, एवं गुण, पर्याय, उत्पाद, व्यय तथा धीव्य की सत्ता से मुक्त आत्मा का अस्तित्व सिद्ध होता है। इस तरह गुण पर्याय आदि से मुक्त आत्मा की और मुक्त-आत्मा से गुण पर्याय की परस्पर सत्ता सिद्ध होती है। अब इनके कायपना कहते हैं—बहुत से प्रदेशों के समूह को देखकर जैसे शरीर को काय कहते हैं (जैसे शरीर में अधिक प्रदेश होने के कारण शरीर को काय कहते हैं) उसी प्रकार अनंतज्ञान आदि गुणों के आधारभूत जो लोकाकाश के बराबर असंख्यात शुद्ध प्रदेशों का समूह, संघात अथवा मेल को देखकर मुक्त जीव में भी कायव कहा जाता है। जैसे शुद्ध गुण, पर्यायों से तथा उत्पाद, व्यय और धीव्य से सहित मुक्त-आत्मा के निश्चयनय की अपेक्षा सत्ता रूप से अभेद बताया गया है, वैसे ही संसारी जीवों में तथा पुद्गल; धर्म; अधर्म; आकाश और काल द्रव्यों में भी यथासंभव परस्पर अभेद देख लेना चाहिये। कालद्रव्य को छोड़कर अन्य सब द्रव्यों के कायत्व रूप से भी अभेद है। यह गाथा का अभिप्राय है।। २४।।

अब कायत्व के व्याख्यान में जो पहले प्रदेशों का ऋस्तित्व सूचित किया है उसका विशेष व्याख्यान करते हैं यह तो अगली गाथा की एक भूमिका है; और किस द्रव्य के कितने प्रदेश होते हैं, दूसरी भूमिका यह प्रतिपादन करती है :--

भवन्ति ऋसंख्याः जीवे घर्माघर्मयोः ऋनन्ताः ऋगकाशे । मूर्त्ते त्रिविधाः प्रदेशाः कालस्य एकः न तेन सः कायः ॥ २५ ॥

व्याख्या—"होंति असंखा जीवे धम्माधम्मे" भवन्ति लोकाकाशप्रमितासंख्येयप्रदेशाः प्रदीपवदुपसंहारविस्तारयुक्तेऽप्येकजीवे, नित्यं स्वभावविस्तीर्श्योधमिधिमेंथोरिष । "अणंत आयासे" अनन्तप्रदेशा आकाशे भवन्ति । "मुत्ते तिविह्
पदेसा" मूर्ते पुद्गलद्रव्ये संख्यातासंख्यातानन्तारण्नां पिराडाः स्कन्धास्त एव
तिविधाः प्रदेशा भरायन्ते, न च चेत्रप्रदेशाः । कस्मात् १ पुद्गलस्यानन्तप्रदेशचेत्रे
अवस्थानाभावादिति । "कालस्सेगो" कालागुद्रव्यस्यैक एव प्रदेशः । "गा तेषा
सो काओ" तेन कारणेन स कायो न भवति । कालस्यैकप्रदेशत्वविषये युक्तिः
प्रदर्शयति । तद्यथा—किञ्चद्नचरमशरीरप्रमाणस्य सिद्धत्वपर्यायस्योपादानकारणभूतं शुद्धात्मद्रव्यं तत्पर्यायप्रमाणमेव । यथा वा मनुष्यदेवादिपर्यायोपादानकारणभूतं संसारिजीवद्रव्यं तत्पर्यायप्रमाणमेव, तथा कालद्रव्यमि समयद्भप्य
कालपर्यायस्य विभागेनोपादानकारणभूतमविभाग्येकप्रदेश एव भवति । अथवा

गाथार्थ: - जीन, धर्म तथा अधर्म द्रव्य में असंख्यात प्रदेश हैं और आकाश में अनन्त हैं। पुद्गल संख्यात, असंख्यात तथा अनन्त प्रदेशी तीनों प्रकार याले हैं। काल के एक ही प्रदेश है इसलिये काल 'काय' नहीं है।। २४।।

वृत्त्यर्थं :— "होंति असंखा जीवे धम्माधम्मे" दीपक के समान संकोच तथा विस्तार से युक्त एक जीव में भी और सदा स्वभाव से फैले हुए धर्म, अधर्म द्रव्यों में भी लोकाकारा के बराबर असंख्यात प्रदेश होते हैं। 'अगांत आयासे" आकाश में अनन्त प्रदेश होते हैं। "अगांत आयासे" आकाश में अनन्त प्रदेश होते हैं। "अगों तिविह परेसा" मूर्त —पुद्गल द्रव्य में जो संख्यात, असंख्यात तथा अनन्त प्रमा- सुओं के पिंड अर्थात स्कन्ध हैं, वे ही तीन प्रकार के प्रदेश कहे जाते हैं; न कि स्त्रेत-प्रदेश तीन प्रकार के हैं। क्योंकि पुद्गल अनन्त प्रदेश वाले स्त्रेत्र में नहीं रहता। 'कालस्सेगो" कालद्रव्य का एक ही प्रदेश है। "स्म तेम सो काओ" इसी कारण कालद्रव्य 'काय' नहीं है।

कालद्रव्य के एक प्रदेशी होने में युक्ति बतलाते हैं। यथा—जैसे अन्तिम शरीर से कुछ कम प्रमास के धारक सिद्धस्व पर्याय का उपादान कारण भूत जो शुद्ध आतम—द्रव्य है वह सिद्धस्व पर्याय के प्रमास ही है। अथवा जैसे मनुष्य, देव आदि पर्यायों का उपादान कारण भूत जो संसारी जीव द्रव्य है वह उस मनुष्य, देव आदि पर्याय के प्रमास ही है। उसी प्रकार कालद्रव्य भी समयरूप काल पर्याय के विभाग से उपादान रूप अविभागी एक प्रदेश ही होता है। अथवा मंदगति से समन करते हुए पुद्गल परमास के एक आकाश के

मन्दगत्या गच्छतः पुद्गलपरमाग्गोरेकाकाशप्रदेशपर्यन्तमेव कालद्रच्यं गतेः सह-कारिकारगं भवति ततो ज्ञायते तद्प्येकप्रदेशमेव ।

कश्चिदाह—पुद्गलपरमाणोर्गतिसहकारिकारणं धर्मद्रव्यं तिष्टति, कालस्य किमायातम् ? नैवं वक्तव्यम्—धर्मद्रव्ये गतिसहकारिकारणे विद्यमानेऽपि मत्स्यानां जलवन्मनुष्याणां शकटारोहणादिवत्सहकारिकारणानि बहून्यपि भवन्ति इति । श्रथ मतं कालद्रव्यं पुद्गलानां गतिसहाकारिकारणं कुत्र मणितमास्ते ? तदुच्यते—''पुग्गलकरणा जीवा खंधा खल्ल कालकरणादु'' इत्युक्तं श्रीकुन्दकुन्दा-चार्यदेवै: पश्चास्तिकायप्राभृते । श्रस्यार्थ: कथ्यते—धर्मद्रव्ये विद्यमानेऽपि जीवा-नाम् कर्मनोकर्मपुद्गला गतेः सहकारिकारणं भवन्ति, श्रणुस्कन्धभेदिमन्नपुद्ग-चार्ग तु कालद्रव्यमित्यर्थः ॥ २५ ॥

अथैकप्रदेशस्यापि पुद्गलपरमागोरुपचारेण कायत्वम्रपदिशति :--

एयपदेसो वि श्रश् गागाखंधप्पदेमदो होदि । बहुदेसो उवयारा तेग य काश्रो भएांति सब्बग्हु ॥ २६ ॥

प्रदेश तक ही कालद्रव्य गति का सहकारी कारण होता है; इस कारण जाना जाता है कि वह कालद्रव्य भी एक ही प्रदेश का धारक है।

यहाँ कोई कहता है कि—पुद्गल मरमाग्रु की गति में सहकारी कारण तो धर्मद्रव्य विद्यमान है ही; इसमें काल द्रव्य का क्या प्रयोजन है ?

उत्तर—ऐसा नहीं है। क्योंकि गति के सहकारी कारण धर्मद्रव्य के विद्यमान रहते भी मत्स्यों की गित में जल के समान तथा मनुष्यों की गित में गाड़ी पर बैठना आदि के समान पुद्गल की गित में और भी बहुत से सहकारी कारण होते हैं। कदाचित कोई यह कहे कि "कालद्रव्य पुद्गलों की गित में सहकारी कारण है" यह कहाँ कहा है ? सो कहते हैं—श्री कुन्दकुन्द आचार्य ने "पंचास्तिकाय प्राभृत" की गाथा धन में "पुग्गलकरणा जीवा खंधा खलु कालकरणादु" ऐसा कहा है। इसका अर्थ यह है—कि धर्मद्रव्य के विद्यमान होने पर भी जीवों की गित में कर्म, नोकर्म पुद्गल सहकारी कारण होते हैं और अगु तथा सक्य इन मेदों वाले पुद्गलों के गमन में कालद्रव्य सहकारी कारण होता है। १४॥

पुद्गल परमागु यद्यपि एक प्रदेशी है तो भी उपचार से उसको काय कहते हैं, श्रव ऐसा उपदेश देते हैं :— एकप्रदेशः ऋषि ऋखुः नानास्कन्धप्रदेशतः भवति । बहुदेशः उपचारात् तेन च कायः भर्यान्त सर्वज्ञाः ॥ २६ ॥

व्याख्या—"एयपदेसी वि श्रग्यु गागाखंधप्पदेसदी होदि वहुदेसी"
एकप्रदेशोऽपि पुद्गलपरमाणुर्नानास्कन्धरूपबहुप्रदेशतः सकाशाद्वहुप्रदेशो भवति ।
"उवयारा" उपचाराद् व्यवहारनयात् "तेण य कान्रो भगांति सञ्बण्हु" तेन कारणेन कार्यमिति सर्वज्ञा भग्गन्तीति । तथाहि—यथायं परमात्मा शुद्धनिश्चयनयेन द्रव्यरूपेण शुद्धस्तथैकोऽप्यनादिकर्मबन्धवशात्स्निग्धरूचस्थानीयरागद्धे पास्यां
परिग्णस्य नरनारकादिविभावपर्यायरूपेण व्यवहारेण बहुविधो भवति । तथा
पुद्गलपरमागुर्गप स्वभावेनैकोऽपि शुद्धोऽपि रागद्धे पस्थानीयवन्धयोग्यस्निग्धरूचगुणाभ्यां परिग्णस्य द्विश्रगुकादिस्कन्धरूपविभावपर्याययेर्बहुविधोबहुप्रदेशो भवति
तेन कारणेन बहुप्रदेशलच्चगकायत्वकारणत्वादुपचारेण कायो भग्यते । श्रथ मतं
यथा पुद्गलपरमागोद्धे व्यरूपेणैकस्यापि द्वन्यगुकादिस्कन्धपर्यायरूपेण बहुप्रदेशरूपं
कायत्वं जातं तथा कालागोरिप द्रव्येगैकस्यापि पर्यायेण कायत्वं भवत्विति ?

गाथार्थः ---एकप्रदेशी भी परमागु श्रनेक क्रन्थ रूप बहुप्रदेशी हो सकता है इस कारण सर्वज्ञदेव उपचार से पुद्गल परमागु को 'काय' कहते हैं ॥ २६॥

वृत्त्यर्थ :— "एयपदेसो वि अग् णाणाखंधणदेसदो होदि बहुदेसो" यद्यपि पुद्गल परमागु एकप्रदेशी है तथापि अनेक प्रकार के द्विअगुक आदि स्कन्ध रूप बहुत प्रदेशों के कारण बहुप्रदेशी होता है। "उवयारा" उपचार से अथवा व्यवहारनय से। "तेण य काओ भणित सव्यएह" इसी कारण सर्वज्ञ देव उस पुद्गल परमागु को काय कहते हैं। जैसे यह परमात्मा शुद्ध निश्चयनय की अपेचा द्रव्य रूप से शुद्ध तथा एक है तो भी अनादिकर्म-बन्धन के कारण स्निन्ध तथा रूच गुणों के स्थानीय (बजाय) राग, हे प रूप परिणमन करके व्यवहारनय के द्वारा मनुष्य. नारक आदि विभाव पर्याय रूप अनेक प्रकार का होता है, उसी प्रकार पुद्गल परमागु भी यद्यपि स्वभाव से एक और शुद्ध है तो भी रागह्रेप के स्थानभूत जो बन्ध के योग्य स्निन्ध, रूच गुणों के द्वारा परिणमन करके द्वि-अगुक आदि सक्य रूप जो विभाव पर्याय हैं उनके द्वारा अनेक प्रकार का बहुत प्रदेशों वाला हो जाता है। इसीलिये बहु-प्रदेशता रूप कायत्य का कारण होने से पुद्गल परमागु को सर्वज्ञ भगवान व्यवहार से काय कहते हैं।

यदि कोई ऐसा कहे कि जैसे द्रव्य रूप से एक भी पुद्गल परमासु के डि-असुक च्यादि स्कन्ध पर्याय द्वारा बहु-प्रदेश रूप कायत्व सिद्ध हुआ है; ऐसे ही द्रव्य रूप से एक होने पर भी कालासु के पर्याय द्वारा कायत्य सिद्ध होता है। इसका परिहार करते हैं कि स्निम्ध तत्र परिहारः—स्निम्धरू चहेतुकस्य बन्धस्याभावान्न भवति । तद्पि कस्मात् ? स्निम्धरू चत्वं पुद्गलस्यैव धर्मो यतः कारणादिति । श्रगुत्वं पुद्गलसंज्ञा, काल-स्यागुसंज्ञा कथमिति चेत् ? तत्रोत्तरम्—श्रगुशब्देन व्यवहारेण पुद्गला उच्यन्ते निश्चयेन तु वर्षादिगुणानां प्रणागलनयोगात्पुद्गला इति वस्तुष्टत्या पुनरगुशब्दः स्चमवाचकः । तद्यथा—परमेणा प्रकर्षणागुः । श्रगुः कोऽर्थः ? स्चम, इति व्युत्पत्त्या परमागुः । स च स्चमवाचकोऽणुशब्दो निर्विभागपुद्गलिवच्यायां पुद्गलागुं वदति । श्रविभागिकालद्रव्यविवद्यायां तु कालागुं कथयतीत्ययः ।२६।

अथ प्रदेशसम्पाग्रुपसत्त्वयति :---

जावदियं श्रायासं श्रविभागीपुग्गलागुउदृद्धं । तं खु पदेसं जागो सन्त्रागुद्धारादारगरिहं ।। २७ ॥

यावतिकं त्राकाशं त्रविभागिपुद्गलाखनगटन्वम् । तं खलु प्रदेशं जानीहि सर्व्वाणुस्थानदानाईम् ॥ २७ ॥

रूच गुण के कारण होने वाले बन्ध का कालद्रव्य में श्रभाय है इसलिये वह काय नहीं हो सकता। ऐसा भी क्यों ? क्योंकि स्निग्ध तथा रूचपना पुद्गल का ही धर्म है। काल में स्निन्ध रूच नहीं है श्रतः उनके बिना बन्ध नहीं होता।

कदाचित् यह पूछो कि 'श्रगु' यह तो पुद्गल की संज्ञा है, काल की 'श्रगु' संज्ञा कैसे हुई ? इसका उत्तर यह है कि—'श्रगु' इस शब्द द्वारा व्यवहारनय से पुद्गल कहे जाते हैं और निश्चयत्तय से तो वर्ण श्रादि गुणों के पूरण तथा गलन के सम्बन्ध से पुद्गल कहे जाते हैं, वास्तव में 'श्रगु' शब्द सूद्म का वाचक है, जैसे परम श्रथीत् श्रत्यन्त रूप से जो श्रगु हो सो 'परमाणु' है। श्रगु का क्या अर्थ है ? ''सूद्म" इस व्युत्पत्ति से परमाणु शब्द 'श्रातिसूद्म' पदार्थ को कहता है श्रीर वह सूद्मवाचक श्रणु शब्द निर्विभाग पुद्गल की विवत्ता (कहने की इच्छा) में पुद्गल श्रणु को कहता है श्रीर श्रविभागी कालद्रव्य के कहने की जब इच्छा होती है तब 'कालाणु' को कहता है ॥ २६ ॥

श्रव प्रदेश का लक्षण कहते हैं :---

गाथार्थ: -- जितना आकाश अविभागी पुद्गलाणु से रोका जाता है उसको सब परमाणुओं को स्थान देने में समर्थ प्रदेश जानो ॥ २७॥ व्याख्या— "जावदियं श्रायासं श्रविभागीपुरगलाणुउद्वद्धं तं खुः पदेसं जाएो' यावत्प्रमाणमाकाशमविभागिपुद्गलपरमाणुना विष्टव्धं व्याप्तं तदाकाशं खु रफुटं प्रदेशं जानीहि । हे शिष्य ! कथंभूतं "सव्वाणुद्वाणादाणिरहं" सर्वाणुनां सदमस्कन्धानां च स्थानदानस्यावकाशदानस्याहं योग्यं समर्थमिति । यत एवेत्थंभूतावगाहनशक्तिरस्त्याकाशस्य तत एवासंख्यातप्रदेशेऽपि लोके श्रवन्तानन्तजीवास्तेभ्योऽप्यनन्तगुणपुद्गला श्रवकाशं लभन्ते । तथा चोक्तम्, जीवपुद्गलविषयेऽवकाशदानसामथ्यंम् "एगिणागीदसरीरे जीवा दव्वप्पमाणदो दिद्वा । सिद्धेहि श्रणांतगुणा सव्वेण वितीदकालेण ॥ १ ॥ श्रोगाढगाढणिचिदो पोग्गलकाएहिं सव्वदो लोगो । सुहमेहिं वादरेहि य पांताणांतिहिं विविधेहिं ॥२॥' अथ मतं मूर्चपुद्गलानां विभागो भेदो भवतु नास्ति विरोधः, श्रमृत्तीखण्डस्याकाशद्वयस्य कथं विभागकल्यनेति ? तन्त । रागाद्यपाधिरहितस्वसंवेदनप्रत्यचभावनोत्यन्तसुखाष्ट्रतरसास्वादत्यस्य ग्रुनिथुगलस्यावस्थानचेत्रमेकमनेकं वा । यद्येकं, तिहें द्वयोरेकत्वं प्रामोति, न च तथा ।भिन्नं चेत्तदा निर्विभागद्रव्यस्यापि विभागकल्यनमायातं घटाकाशपटाकाशमित्यादिवदिति ॥२७॥ एवं स्त्रपञ्चकेन पञ्चा-स्तिकायप्रतिपादकनामा तृतीयोऽन्तराधिकारः ॥

इति श्रीनेभिचन्द्रसैद्धान्तदेवविरचिते द्रव्यसंग्रहग्रन्थे नमस्कारादिसप्तविंशतिगाथाभि-रन्तराधिकारत्रयसग्रदायेन षड्द्रव्यपञ्चास्तिकायप्रतिपादकनामा प्रथमोधिकारः समाप्तः।

यदि किसी का ऐसा मत हो कि "मूर्तिमान् पुद्गलों के तो अग्रु तथा स्कन्ध आदि विभाग हों, इसमें तो कुछ विरोध नहीं; किन्तु अखंड, अमूर्त्तिक आकाश की विभाग कल्पना कैसे हो सकती है ''' यह शंका ठीक नहीं; क्योंकि राग आदि उपाधियों से रहित निज-आस-अनुभव की प्रत्यन्त भावना से उत्पन्न सुख रूप अमृत रस के आस्वादन से तृत ऐसे दो

वृत्त्यर्थ :— "जाविद्यं त्रायासं त्रविभागीपुग्गलाणुउदृद्धं तं खु पदेसं जागे" हे शिष्य ! जितना त्राकाश अविभागी पुद्गल परमाणु से घरा है उसको स्पष्ट रूप से प्रदेश जानो । वह प्रदेश "सञ्वाणुद्धाणदाणिरहं" सब परमाणु और सूद्धम स्कन्धों को स्थान देने के लिये समर्थ है, क्योंकि ऐसी अवगाहन शक्ति आकाश में है । इसी कारण असंख्यात-प्रदेशी लोकाकाश में अनन्तानन्त जीव तथा उन जीवों से भी अनन्तगुणे पुद्गल समा जाते हैं । इसी प्रकार जीव और पुद्गल के विषय में भी अवकाश देने की सामर्थ्य आगम में कही है । "एक निगोद शरीर में द्रज्य-प्रमाण से भूतकाल के सब सिद्धों से भी अनंतगुणे जीव देखे गये हैं । १ । यह लोक सब तरफ से विविध तथा अनन्तानन्त सूद्धम और बादर पुद्गलों द्वारा अतिसचन मरा हुआ है । २ ।"

# चूलिका

अतः परं पूर्वोक्तपड्द्रव्याणां चूलिकारूपेण विस्तरच्याख्यानं क्रियते । तद्यथा-

परिगामि जीव-मुत्तं, सपदेसं एय-खेत-किरिया य । गिज्नं कारण कता, सञ्चगदिमदरंहि यपवेसे ॥ १ ॥ दुग्गि य एयं एयं, पंच तिय एय दुग्गि चडवरो य । पंच य एयं एयं, एदेसं एय उत्तवं गोयं ॥२॥ (युग्मम्)

व्याख्या---"परिगामि" इत्यादिव्याख्यानं क्रियते । "परिगाम"परि-

सुनियों के रहने का स्थान एक है अथवा अनेक ? यदि दोनों का निवासचेत्र एक ही है तब तो दोनों एक हुए; परन्तु ऐसा है नहीं । यदि भिन्न मानों तो घट का आकाश तथा पट का आकाश की तरह विभागरहित आकाश द्रव्य की भी विभाग कल्पना सिद्ध हुई ॥ २७ ॥

इस तरह पांच सूत्रों द्वारा पंच अस्तिकायों का निरूपण करने वाला तीसरा अन्तरा-धिकार समाप्त हुआ।

इस प्रकार श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्त देव विरचित द्रव्य संग्रह मन्थ में नमस्कारादि २७ गाथात्रों से तीन अन्तर अधिकारों द्वारा छह द्रव्य, पांच श्रस्तिकाय प्रतिपादन करने वाला प्रथम अधिकार समाप्त हुआ

### चूलिका

इसके अनन्तर अब छह द्रव्यों का उपसंहार रूप से विशेष व्याख्यान करते हैं:--

गाथार्थ :— छह द्रव्यों में जीव छौर पुद्गल ये दो द्रव्य परिए। मी हैं; चेतन द्रव्य एक जीव है, मूर्तिक एक पुद्गल है, प्रदेशसहित जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म तथा आकाश ये पांच द्रव्य हैं, एक-एक संख्या वाले धर्म, अधर्म और आकाश ये तीन द्रव्य हैं। चेत्रवाम एक आकाश द्रव्य हैं, किया सहित जीव और पुद्गल ये दो द्रव्य हैं, नित्यद्रव्य-धर्म, अधर्म, आकाश तथा काल ये चार हैं, कारण द्रव्य-पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये पांच हैं, कर्ता-एक जीव द्रव्य हैं, सर्वगत (सर्व व्यापक) द्रव्य एक आकाश है (एक चेत्र अवगह होने पर भी) इन छहों द्रव्य का परस्पर प्रवेश नहीं है। इस प्रकार छहों मूलद्रव्यों के उत्तर गुण जानने चाहियें॥ १॥ २॥

बुत्त्यर्थं :-- "परिणामि" इत्यादि गाथात्र्यों का व्याख्यान करते हैं "परिणाम"

णामिनौ जीवपुद्गलौ स्वभावविभावपरिण्याभ्यां कृत्वा, शोषचत्वारि द्रव्याणि विभावव्यक्षनपर्यापाभावान्मुख्यवृत्त्या पुनरपरिणामीनीति । "जीव" सुद्धनिश्चयन्येन विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावं सुद्धचैतन्यं प्राण्णशब्देनोच्यते तेन जीवतीति जीवः । व्यवहारनयेन पुनः कर्मोदयज्ञनितद्रव्यभावरूपैश्चतुर्भिः प्राण्जेर्जीवति, जीविष्यति, जीविष्यति। विज्ञच्याणि पृत्रक्तित्रस्याण्याम्पूर्णः पृद्गलः । जीवद्रव्यं पुनरज्ञप्यतिसद्भृतव्यवहारेण मूर्णं मिष्, शुद्धनिश्चयनपेनामूर्णं म्, धर्माधर्माकाशकालद्रव्याणि चामूर्णानि । "सपदेसं" लोकमात्रप्रमितासं ख्येयप्रदेश-लच्चणं जीवद्रव्यमादि कृत्वा पश्चद्रव्याणि पश्चास्तिकायसंज्ञानि सप्रदेशानि । कालद्रव्यं पुनर्वद्वप्रदेशत्वलच्चणकायत्वाभावादप्रदेशम् । 'एय' द्रव्यार्थिकनयेन धर्माधर्माकाशद्रव्याण्यकानि भवन्ति । जीवपुद्गलकालद्रव्याणि पुनरनेकानि भवन्ति । 'स्वेत्त' सर्वद्रव्याणामवकाशदानसामध्यति चेत्रमाकाशमेकम् । शेषपञ्चद्रव्याण्यचेत्राणि । 'किरियाय' चेत्रात्चेत्रान्तरगमनरूषा परिस्पन्दवती चलनवती क्रिया सा विद्यते ययोस्तौ क्रियावन्तौ जीवपुद्गलौ । धर्माधर्माकाशकालद्रव्याणि

स्वभाव तथा विभाव पर्यायों द्वारा परिलाम से जीव और पुद्गल ये दो द्रव्य परिलामी हैं; शेष चार द्रव्य (धर्म, अधर्म, आकाश, काल) विभावव्यंजन पर्याय के अभाव की मुख्यता से अपरिग्णामी हैं। "जीव"-शुद्ध निश्चयनय से निर्मल ज्ञान, दर्शन स्वभाव रूप शुद्ध चैतन्य को 'प्राएए' कहते हैं, उस शुद्ध चैतन्य रूप प्रारण से जो जीता है वह जीव है। व्यवहारनय से कर्मों के उदय से प्राप्त द्रव्य तथा भाव रूप चार प्रकार के जो इन्द्रिय, बल, अ। यु और श्वासोच्छवास नामक प्राण से जो जीता है, जीवेगा और पहले जीता था वह जीव है। पुद्गल स्रादि पांच द्रव्य ऋजीव रूप हैं। "मुत्तं" शुद्ध श्रातमा से विलक्त्रण स्पर्श, रस, गन्ध तथा वर्ण वाला मूर्त्ति कहा जाता है, उस मूर्त्ति के सद्भाव से पुद्गल मूर्त्ती है। जीवद्रव्य अनुपचरित असर्भूत-व्यवहारनय से मूर्त है, किन्तु शुद्ध निश्चयनय की अपेचा अमूर्च है। धर्म. अधर्म, आकाश और कालद्रव्य भी अमूर्त्तिक हैं। "सपदेसं" लोकाकाश के बराबर असंख्यात प्रदेशों को धारण करने से पंचास्तिकाय नामक जीव आदि पांच द्रव्य बहु-प्रदेशी हैं और बहु-प्रदेश रूप कायत्व के न होने से कालद्रव्य अप्रदेश (एक-प्रदेशी) है। "एय" द्रव्यार्थिकनय की ऋपेचा धर्म, ऋधर्म तथा ऋकाश ये तीन द्रव्य एक-एक हैं। जीव, पुद्गल तथा काल ये तीन द्रव्य अनेक हैं। "खेत्त" सब द्रव्यों को स्थान देने का सामर्थ्य होने से चेत्र एक आकाश द्रव्य है, शेष पांच द्रव्य चेत्र नहीं हैं। "किरियाय" एक च्रेत्र से दूसरे च्रेत्र में गमन रूप हिलने वाली अथवा चलने वाली जो किया है, वह किया जिनमें है ऐसे कियावान जीव, पुद्गल ये दो द्रव्य हैं। धर्म, अधर्म,

पुनिनिष्क्रयाशि। 'शिच्चं' धर्माधर्माकाशकालद्रव्याशि यद्यपर्थपर्यायत्वेनानित्यानि, तथापि मुख्यवृत्त्या विभावव्यञ्जनपर्यायाभावानित्यानि, द्रव्याधिकनयेन चः जीवपुद्गल्द्रव्ये पुनर्यद्यपि द्रव्याधिकनयापेच्या नित्ये तथाप्यगुरुल्घुपरिषातिस्व-रूपस्वभावपर्यायापेच्या विभावव्यञ्जनपर्यायापेच्या चानित्ये। 'कारणा' पुद्गल्पर्भाधर्माकाशकालद्रव्याशि व्यवहारनयेन जीवस्यशरीरवाङ्मनःप्राशापानादिगति-रिथत्यवगाहवर्त्त नाकार्याशि कुर्वन्तीति कारणानि भवंति। जीवद्रव्यं पुनर्यद्यपि गुरुशिष्यादिरूपेण परस्परोपग्रहं करोति तथापि पुद्गलादिपंचद्रव्याशां किमिष न करोतीत्यकारणम्। 'कत्ता' शुद्धपारिणामिकपरमभावग्राहकेन शुद्धद्रव्याधिकनयेन यद्यपि वंधमोचद्रव्यभावरूपपुण्यपापघटपटादीनामकर्ता जीवस्तथाप्यशुद्धनिश्चयेन शुभाशुभोपयोगाभ्यां परिणतः सन् पुण्यपापवंधयोः कर्त्तातत्कलभोक्ता च भवति। विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिजशुद्धात्मद्रव्यस्य सम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानरूपेण शुद्धो-पयोगेन तु परिश्वतः सन् मोच्चस्यापि कर्त्ता तत्कलभोक्ता चेति। शुभाशुभशुद्धपरिणामानां परिणमनमेव कर्त्तत्वं सर्वत्र ज्ञातव्यमिति। पुद्गलादिपंचद्रव्याखां च स्वकीयस्वकीयपरिणामेन परिश्वमनमेव कर्त्तत्वम्, वस्तुवृत्त्या पुनः पुण्यपापादि

श्राकाश श्रौर काल ये चार द्रव्य क्रियाशून्य हैं। "िए<del>ब</del>" धर्म, स्त्रधर्म, स्त्राकाश, काल ये चार द्रव्य यद्यपि ऋर्थपर्याय के कारण ऋतित्य हैं, फिर भी मुख्य रूप से इनमें विभावव्यंजन पर्याय नहीं होती इसलिये ये नित्य हैं, द्रव्यार्थिक नय की अपेना भी नित्य है। जीव, पुद्गल द्रव्य यद्यपि द्रव्यार्थिकनय की अपेक्षा नित्य हैं। तो भी धागुरुलपुराण के परिणाम रूप स्वभाव पर्याय की अपेक्षा तथा विभावव्यं नन पर्याय की अपेक्षा अनित्य हैं। 'कारण्' पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश, कालद्रव्यों में से व्यवहारनय की अपेत्ता जीव के शरीर, वचन, मन, श्वास, निःश्वास अदि कार्य तो पुद्गल द्रव्य करता है और गति, स्थिति, अवगाह तथा वर्त्तना रूप कार्य कम से धर्म अहि चह द्रव्य करते हैं; इस कारण पुद्गलहि पांच द्रव्य 'कारण' हैं। जीवद्रव्य यद्यपि गुरु, शिष्य आदि हप से आपस में एक दूसरे का ज्पकार करता है किर भी पुद्गतांकादि पांच द्रव्यों के लिये जीव कुछ भी उहीं करता, इसलिये 'अकारण' है। "कत्ता" शुद्ध पारिगामिक परमयाव के ब्राहक शुद्ध द्वत्र्यार्थिकनय की अपेचा जीव यद्यपि बंध सोच के कारणभूत द्रव्य-भाव रूप पुरुष, पाप, घट, पट आदि का कर्त्ता नहीं है किन्तु अशुद्ध निश्चयनय की अपेजा शुम, अशुम उपयोगों में परिएत हो कर पुख्य, पाप वंघ का कत्ती और उनके फलों का भोक्ता होता है। तथा विशुद्ध ज्ञान-दर्शन स्वभाव निज शुद्ध त्रात्मा द्रव्य के सम्यक् श्रद्धान, ज्ञान त्रीर त्राचरण रूप शुद्धोपयोग से परिएत होकर यह जीव मोच का भी कत्ता और उसके फल का भोगने वाला होता है। यहाँ सब जगह शुभ, त्रशुभ तथा शुद्ध परिए।मों के परिएमन का ही कर्ता जानना चाहिए। रूपेणाकत् त्वमेव। 'सव्यगदं' लोकालोकव्याप्त्यपेच्या सर्वगतमाकाशं भएयते। लोकव्याप्त्यपेच्या धर्माधर्मौ च। जीवद्रव्यं पुनरेकजीवापेच्या लोकप्रणावस्थां विद्यासर्वगतं, नानाजीवापेच्या सर्वगतमेव भवति, पुद्गलद्रव्यं पुनलोकरूपमद्दा-स्कन्धापेच्या सर्वगतं, शेषपुद्गलापेच्या सर्वगतं न भवति, कालद्रव्यं पुनरेकका-लाणुद्रव्यापेच्या सर्वगतं न भवति, लोकप्रदेशप्रमाणनानाकालाणुविवच्या लोके सर्वगतं भवति। "इदरंदि यपवेसे" यद्यपि सर्वद्रव्याणि व्यवद्दारेणैकचेत्रावगाहे-नान्योन्यप्रवेशेन तिष्ठन्ति तथापि निश्चयनयेन चेतनादिस्वकीयस्वरूपं न त्यजन्तोति। अत्र यस्द्रव्येषु मध्ये वीतरागचिदानन्दैकादिगुणस्वभावं शुभाशुभमनोवचनकाय-व्यापाररहितं निजशुद्धात्मद्रव्यमेवोपादेयमिति भावार्थः।

श्रत ऊर्ध्वं पुनरिष षड्द्रव्याणां मध्ये हेयोपादेयस्वरूपं विशेषेण विचारयति। तत्र शुद्धनिश्चयनयेन शक्तिरूपेण शुद्धबुद्धैकस्वभावस्वात् सर्वे जीवा उपादेया भवन्ति। व्यक्तिरूपेण पुनः पञ्चपरमेष्ठिन एव । तत्राप्यर्हत्मिद्धद्वयमेव । तत्रापि निश्चयेन

पुर्गल आदि पांच द्रव्यों के तो अपने-अपने परिणाम से जो परिणामन है वही कर्त ति और वास्तव में पुरम, पाप आदि की अपेचा अकर्तापना ही है। "सञ्चगहं" लोक और अलोक व्यापक होने की अपेचा आकाश सर्वगत कहा जाता है, लोक में सर्वव्यापक होने की अपेचा धर्म आरे अधर्म सर्वगत हैं। जीवद्रव्य एक जीव की अपेचा से लोकपूर्ण समुद्घात के सिवाय असर्वगत है किन्तु अनेक जीवों की अपेचा सर्वगत ही है। पुद्गल द्रव्य लोकव्यापक महास्काध की अपेचा सर्वगत है और शेष पुद्गलों की अपेचा असर्वगत है, एक कालागुद्रव्य की अपेचा तो कालद्रव्य सर्वगत नहीं है किन्तु लोक प्रदेश के वरावर अनेक कालागुद्रव्य की अपेचा कालद्रव्य लोक में सर्वगत है। "इदर्गह यथवेंसे" यद्यपि व्यवहारनय से सब द्रव्य एक चेत्र में रहने के कारण आपस में प्रवेश करके रहते हैं, फिर भी निश्चयनय से चेतना आदि अपने २ स्वरूप को नहीं छोड़ते। इसका सारांश यह है कि इन छह द्रव्यों में वीतराग, चिदानन्द, एक शुद्ध बुद्ध आदि गुण स्वभाव वाला और शुभ, अशुभ मन, वचन और काय के व्यापार से रहित निज शुद्ध-आतम-द्रव्य हो उपादेय है।

तदनन्तर फिर भी छह द्रव्यों में से क्या हेय है और क्या उपादेय है, इसका विशेष विचार वरते हैं। वहाँ शुद्ध निश्चयनय की अपेत्ता शक्ति रूप से शुद्ध, बुद्ध एक स्वभाव के धारक सभी जीव उपादेय हैं और व्यक्ति रूप से अर्हन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय तथा साधु ये पंच परमेष्ठी ही उपादेय हैं। उनमें भी अर्हन्त-सिद्ध ये दो ही उपादेय हैं। इन दो में भी निश्चयनय की अपेत्ता सिद्ध ही उपादेय हैं। परम-निश्चयनय से तो भोगों की इच्छा सिद्ध एव । परमनिश्चयेन तु भोगाकांचादिरूपसमस्तविकस्पजालरहितपरमसमाधि-काले सिद्धसदृशः स्त्रशुद्धारमेवोपादेयः शेषद्रव्याणि हेयानीति तात्पर्यम् । शुद्ध-बुद्धैकस्वभाव इति कोऽर्थः ? मिथ्यात्वरागादिसमस्तविभावरहितत्वेन शुद्ध इत्यु-च्यते केवलज्ञानाद्यनन्तगुणासहितत्वाद्बुद्धः । इति शुद्धगुद्धैकलच्चणम् सर्वत्र ज्ञातव्यम् ।

चूलिकाशब्दार्थः कथ्यते—चूलिका विशेषव्याख्यानम्, अथवा उक्ता-नुक्तव्याख्यानम्, उक्तानुक्तसंकीर्णव्याख्यानम् चेति ।

### ॥ इति षड्द्रव्यचूलिका समाप्ता ॥

त्रादि समस्त विकल्पों से रहित परमध्यान के समय सिद्ध-समान निज शुद्ध आत्मा ही उपादेय है। अन्य सब द्रव्य हेय हैं, यह तात्पर्य है। "शुद्धबुद्धैकस्वभाव" इस पद का क्या अर्थ है ? इसको कहते हैं—मिध्यात्व. राग आदि समस्त विभावों ने रहित होने के कारण आत्मा शुद्ध कहा जाता है। तथा केवलज्ञान आदि अनन्त गुणों से सहित होने के कारण आत्मा बुद्ध है। इस तरह "शुद्धबुद्धै कस्वभाव" पद का अर्थ सर्वत्र समभना चाहिए।

अब 'चूलिका' शब्द का अर्थ कहते हैं—किसी पदार्थ के विशेष व्याख्यान की, कहे हुए विषय में जो अनुक्त विषय हैं उनके व्याख्यान की अथवा उक्त, अनुक्त विषय से मिले हुए कथन की 'चूलिका' कहते हैं।

इस प्रकार छह द्रव्यों की चूलिका समाप्त हुई।



## द्वितीयः अधिकारः

श्रतः परं जीवपुर्गलपर्यायरूपाणामास्रवादिससपदार्थानामेकादशगाथा-पर्यन्तं व्याख्यानं करोति । तश्रादी "श्रासवबंधण" इत्याद्यधिकारस्त्रगाथेका, तदनन्तरमास्रवपदार्थव्याख्यानरूपेण "श्रासवदि जेण" इत्यादि गाथात्रयम्, ततः परं बन्धव्याख्यानकथनेन "वज्यदि कम्मं" इति प्रभृतिगाथाद्वयं, ततोऽपि संवर्कथनरूपेण "चेदणपरिणामो" इत्यादिस्त्रद्वयं, ततश्च निर्जराप्रतिपादनरूपेण "जहकालेण तवेण य" इति प्रभृतिस्त्रमेकं, तदनन्तरं मोचस्वरूपकथनेन "सव्वस्स कम्मणो" इत्यादि स्त्रमेकं, ततश्च पुण्यपापद्वयकथनेन "सुहश्रसुह" इत्यादि स्त्रमेकं चेत्येकादशगाथाभिः स्थलसप्तकसमुदायेन द्वितीयाधिकारे समुदायपातनिका।

अत्राह शिष्यः — यद्येकान्तेन जीवाजीबी परिणामिनी भवतस्तदा संयोग-पर्यायरूप एक एव पदार्थः, यदि पुनरेकान्तेनापरिणामिनी भवतस्तदा जीवाजीव-द्रव्यरूपी द्वावेव पदार्थीं, तत आस्रवादिसप्तपदार्थाः कथं घटन्त इति । तत्रोत्तरं — कथंचित्परिणामित्वाद् घटन्ते । कथंचित्परिणामित्वमिति कोऽर्थः ? यथा स्फटिक-

### दूसरा अधिकार [भूभिका]

इसके परचात् जीव और पुद्गल द्रव्य के पर्याय रूप आसव आदि ७ पदार्थों का ११ गाथाओं द्वारा व्याख्यान करते हैं। उसमें प्रथम "आसवबंधण" इत्यादि अधिकार सूचन रूप २८ वीं एक गाथा है। उसके परचात् आसव के व्याख्यान रूप 'आसविद जेण' इत्यादि तीन गाथायें हैं। तदनन्तर "वज्मदि कम्मं जेण" इत्यादि हो गाथाओं में बंध पदार्थ का निह्पण है। तत्प आत् "चेदणपरिणामो" इत्यादि ३४, ३४ वीं गाथाओं में संवर पदार्थ का कथन है। फिर निर्जरा के प्रतिपादन रूप "जह कालेण तवेण य" इत्यादि ३६ वीं एक गाथा है। उसके बाद मोज्ञ के निरूपण रूप "सव्वस्स कम्मणो" इत्यादि ३७ वीं एक गाथा है। तदनन्तर पुण्य, पाप पदार्थों के कथन करने वाली "सुह असुह" इत्यादि एक गाथा है। इस तरह ११ गाथाओं द्वारा सप्त स्थलों के समुदाय सहित द्वितीय अधिकार की भूमिका समभनी चाहिये।

यहाँ शिष्य प्रश्न करता है कि यदि जीव, अजीव यह दोनों द्रव्य सर्वेथा एकान्त से पिरिगामी ही हैं तो संयोग पर्याय रूप एक ही पदार्थ सिद्ध होता है और यदि सर्वथा अपिरगामी हैं तो जीव, अजीव द्रव्य रूप दो ही पदार्थ सिद्ध होते हैं; इसलिये आस्त्रव आदि सात पदार्थ कैसे सिद्ध होते हैं ? इसका उत्तर—कथंचित् परिगामी होने से सात पदार्थों का कथन संगत होता है। "कथंचित् परिगामित्व" का क्या अर्थ है ? वह इस प्रकार

मिणिविशेषो यद्यपि स्वभावेन निर्मलस्तथापि जपापुष्पाद्युपाधिजनितं पर्यायानतरं परिणितं गृह्णाति । यद्यप्युपाधि गृह्णाति तथापि निश्चयेन शुद्धस्वभावं न त्यजित तथा जीवोऽपि यद्यपि शुद्धस्वपार्थं कनयेन सहजशुद्धचिदानन्दै कस्वभावस्तथाप्य-नादिकर्मबन्धपर्यायवशेन रागादिपरद्रव्योपाधिपर्यायं गृह्णाति । यद्यपि परपर्यायेणा परिणामित तथापि निश्चपेन शुद्धस्वरूपं न त्यजित । पृद्गलोऽपि तथेति । पर-स्परसापेच्वत्वं कथंचित्परिणामित्वश्व्दस्यार्थः । एवं कथंचित्परिणामित्वे सित जीवपुद्गलसंयोगपरिणातिनिर्व तत्वादास्वादिसप्तपदार्था घटन्ते । ते च प्वीक्त-जीवाजीवपदार्थाभ्यां सह नव भवन्ति ततः एव नव पदार्थाः । पुण्यपापपदार्थ-द्वयस्याभेदनयेन कृत्वा पुण्यपापयोगस्वयदार्थस्य, वन्धपदार्थस्य वा मध्ये अन्त-भिद्यचानपर्यायार्थंकनयेन नवपदार्थाः सप्तत्त्वानि वा सिद्धानि तथापि तैः कि प्रयोजनम् । यथ्यैवाभेदनयेन पुण्यपापपदार्थंद्वयस्यान्तर्भावो जातस्तथैव विशेषा-भेदनयविवचायामास्रवादिणदार्थानामणि जीवाजीवद्वयमध्येऽन्तर्भावे कृते जीवा-भेदनयविवचायामास्रवादिणदार्थानामणि जीवाजीवद्वयमध्येऽन्तर्भावे कृते जीवा-

है—जैसे स्फटिकमिए यद्यपि स्वभाव से निर्मल है फिर भी जपापुष्प (लाल फुल) अपदि के संसर्ग से लाल आदि अन्य पर्याय रूप परिशामती है (बिलकुल सफेद स्फटिक मिए के साथ जब जपाफूल होता है तब वह उस फूल भी तरह लाल रंग का हो जाता है।) स्फटिक मिए यद्यपि लाल उपाधि ब्रह्ण करती है फिर भी निश्चयनय से अपने सफेद निर्मल स्वभाव को नहीं छोड़ती। इसी तरह जीव भी यद्यपि शुद्धद्रव्यार्थिकनय से खाभाविक शुद्ध-चिदानन्द-स्वभाव वाला है फिर भी अनादि कर्म-बंब रूप पर्याय के कारण राग आदि परद्रव्यजनित उपाधिपर्याय को बहुण करता है। बद्यपि जीव पर पर्याय रूप परिएमन करता है तो भी निश्चयनय से ऋपने शुद्ध स्वरूप को नहीं छोड़ता। इसी प्रकार पुदुगल द्रव्य के विषय में जानना चाहिये। परस्पर अपेचा सहित होना यही "कथंचितपरिणामित्व" शब्द का अर्थ है। इस प्रकार कथंचित् परिएगमित्व सिद्ध होने पर, जीव ऋौर पुद्गत के संयोग परिएति से बने हुए आसव आदि सप्त पदार्थ घटित होते हैं और वे सात पदार्थ पूर्वोक्त जीव और अजीव द्रव्यों सिहत ह हो जाते हैं इसलिये नौ पदार्थ कहे जाते हैं। अभेदनय की अपेक्स से पुरुष और पान पर र्थं का अक्षव पदार्थ में या बन्ध परार्थ में अन्तर्भाव करने से सात तत्त्व कहे जाते हैं। शिष्य पूछता है कि हे भगवन् ! यद्यपि कथंचित्परिणामित्व के बल 😝 भेदप्रयान पर्यापर्श्यिकनय की ऋषेचा ६ पदार्थ तथा ७ तत्त्व सिद्ध हो गये किन्तु इनसे प्रयो-जन क्या सिद्ध हुआ ? जैसे अभेदनय की अपेदा पुरुष, पाप इन दो पदार्थों का सात पदार्थीं में अंतर्भाव हन्ना है उसी तरह विशेष ऋभेदनय की ऋपेचा से आस्रवादि पदार्थों का भी जीव,

१ 'परिग्रमति' इति पाठान्तरं

जीवौ द्वावेव पदार्थाविति । तत्र परिहारः—हेयोपादेयतस्वपरिज्ञानप्रयोजनार्थमास्रवादिपदार्थाः व्याख्येया भवन्ति । तदेव कथयति—उपादेयतस्वमन्तप्रानन्तपुरं,
तस्य कारणं मोन्नः, मोन्नस्य कारणं संवरनिर्जराद्वयं, तस्य कारणं विशुद्धज्ञानदर्शनस्यभावनिजात्मतस्यस्यक्श्रद्धानज्ञानानुचरणलन्नणं निश्चयरत्नत्रयस्वरूपं,
तत्साधकं व्यवहाररत्नत्रयरूपं चेति । इदानी हेयतस्वं कथ्यते—आकुलत्वोत्पादकं
नारकादिदुःखं निश्चयेनेन्द्रियसुखं च हेयतस्वम् । तस्य कारणं संसारः, संसारकारणमास्त्रवन्धपदार्थद्वयं, तस्य कारणं पूर्वोक्तव्यवहारनिश्चयरत्नत्रयाद्विलच्नणं
मिथ्यादर्शनज्ञानचारित्रत्रयमिति । एवं हेयोपादेयतत्वव्याख्याने कृते सति सप्ततत्वनवपदार्थाः स्वयमेव सिद्धाः ।

इदानीं कस्य पदार्थास्य कः कत्ते ति कथ्यते—निजनिरञ्जनशुद्धात्मभाव-नोत्पन्नपरमानन्दैकलज्ञणसुखामृतरसास्वादपराङ्गुखो बहिरात्मा भगयते । स चासूबबन्धपापपदार्थात्रयस्य कर्ता भवति । क्वापि काले पुनर्मन्दमिथ्यात्वमन्दकषा-योदये सित भोगाकांचादिनिदानबंधेन भाविकाले पापानुबंधिपुण्यपदार्थस्यापि

ऋजीव इन दो पदार्थों में अन्तर्भाव कर लेने से जीव तथा ऋजीव ये दो पदार्थ सिद्ध होते हैं ? इन दोनों शंकाओं का परिहार करते हैं कि—'कीन तत्त्व हेंय है और कीन तत्त्व हपादेय है' इत विषय का परिज्ञान कराने के लिये आस्रव ऋदि पदार्थ निरूपण करने योग्य हैं। इती को कहते हैं, ऋविनाशी अनन्तसुख उपादेय तत्त्व है। उस ऋचय अनन्त सुख का कारण मोच है, मोच के कारण संवर और निर्जरा हैं। उन संवर और निर्जरा का कारण, विशुद्ध ज्ञानदर्शन स्वभाव वाला निजासम तत्त्व का सम्यक्-श्रद्धान, ज्ञान तथा अन्वरण रूप निश्चय रत्नत्रय है तथा उस निश्चय रत्नत्रय का साधक व्यवहार रत्तत्रय है। अब हेयतत्त्व को कहते हैं—आनुलता को उत्पन्न करने वाला, नरकगति आदि का दुःख तथा निश्चय से इन्द्रियजनित सुख भी हेय यानी त्याज्य है, उसका कारण संसार है और संसार के कारण आस्त्रत तथा बंध ये दो पदार्थ हैं, और उस आस्त्रव का तथा बंध का कारण पहले कह हुए ध्यवहार, निश्चयरत्नत्रय से विपरीत मिथ्यादर्शन, पिथ्याज्ञान तथा मिथ्याचारित्र हैं। इस प्रकार हेय और उपादेय तत्त्व का निरूपण करने पर सात तत्त्व तथा नी पदार्थ स्वयं सिद्ध हो गये।

अब किस पदार्थ का कत्ती कीन है ? इस विषय का कथन करते हैं। निज निरंजन शुद्ध आत्मा से उत्पन्न परम-आनन्द रूप सुखामृत-रस-आस्वाद से रहित जो जीव है वह बहिरात्मा कहलाता है। वह बहिरात्मा आसव, बंध और पाप इन तीन पदार्थों का कत्ती है। किसी समय जब कषाय और मिथ्यात्व का उदय मन्द हो, तब आगामी भोगों की

कर्ता भवति । यस्तु पूर्वोक्तबिहरात्मनो विलच्चणः सम्यग्दृष्टिः स संवरिनर्जराम्मेन्नपदार्थत्रयस्य कर्ता भवति । रागादिविभावरिहतपरमसामायिके यदा स्थातुं समर्थो न भवति तदा विषयकषायोत्पन्नतुर्ध्यानवश्चनार्थं संमारिश्वितिच्छेदं कुर्वन् पुण्यानुबंधितीर्थंकरनामप्रकृत्यादिविशिष्टपुण्यपदार्थस्यापि कर्ता भवति । कर्तृत्व-विषये नयविभागः कथ्यते । मिथ्याद्द्यदेर्जावस्य पुद्गलद्रव्यपर्यायरूपाणामास्वबांध-पुण्यपापपदार्थानां कर्तृ त्वमनुपचिरतासद्भृतव्यवहारेण, जीवभावपर्यायरूपाणां पुनरशुद्धनिश्चयनयेनेति । सभ्यग्दृष्टेस्तु संवर्गनर्जरामोचपदार्थानां द्रव्यरूपाणां यत्कत् त्वं तद्य्यनुपचिरतासद्भृतव्यवहारेण, जीवभावपर्यायरूपाणां तु विवन्तितैक-देशशुद्धनिश्चयनयेनेति । परमशुद्धनिश्चयेन तु "ण वि उप्पर्जर्ड, ण वि मर्द्द, बन्धु ण मोक्युकरेड । जिउ परमत्थें जोइया, जिणवरु एउँ भणेइ ।" इति वचनाद्वन्धमोचौ न स्तः । स च पूर्वोक्तविवन्नितैकदेशशुद्धनिश्चय त्रागमभाषया कि भण्यते—स्वशुद्धात्मसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुचरण्यत्येण भविष्यतीति भव्यः, एनंभृतस्य भव्य-त्वसंज्ञस्य पारिणामिकभावस्य संविध्यती व्यक्तिर्भण्यते । त्रध्यात्मभाषया पुनर्द्र-

इच्छा ऋादि रूप निदान बंध से पःपःतुबन्धी पुरुयपदःर्थ का भी कर्त्ता होता है । जो बहिरा-त्मा से विपरीत लच्चण का धारक सम्यग्दृष्टि जीव है वह संवर, निर्जरा ख्रीर मोच्च इन तीन पदार्थों का कर्त्ता होता है और यह सम्यग्दृष्टि जीव, जब राग आदि विभावों से रहित परम सामायिक में स्थित नहीं रह सकता, उस समय विषयकपायों से उत्पन्न होनेवाले दुर्ध्यान से अचने के लिये तथा संसार की स्थिति का नाश करता हुआ पुरुयानुबन्धी तीर्थ-कर प्रकृति आदि विशिष्ट पुरुष पदार्थ का भी कत्ती होता है। अब कर्त त के विषय में नयों का विभाग निरूपण करते हैं। मिथ्यादृष्टि जीव के जो पुद्गल द्रव्य पर्याय रूप आस्रव, बंध तथा पुरुष, पाप पदार्थों का कर्त्वापन है, सो अनुपचरित-असद्भृत व्यवहारनय की अपेक्षा है और जीव-भाव पुरुय-पाप पर्याय रूप पदार्थों का कर्त स्व अगुद्ध निश्चयनप से है तथा सम्यक्दृष्टि जीय जो द्रव्य का संवर, निर्जरा तथा सोच पदार्थ का कक्ती है, सो अनु-पचरित असद्भूत व्यवहारनय की अपेद्धा से है तथा संवर, निर्जरा मोत्तस्वरूप जीवभाव पर्याय का 'कत्तीं', विवित्ति एक देश शुद्ध निश्चयनय से है और परम शुद्ध निश्चयनय की अपेचा तो न बंध है न मोच है। जैसा कहा भी है—"यह जीव न उत्पन्न होता है, न मरता है और न बंध तथान मोच को करता है, इस प्रकार श्री जिनेन्द्र कहते हैं''। पूर्वोक्त विविचित्तैकरेश शुद्ध निश्चयनय को आगमभाषा से क्या कहते हैं ? सो दिखाते हैं—निज शुद्ध आत्मा के सम्यक्श्रद्धान, ज्ञान तथा आचरण रूप से जो होगा उसे 'भव्य' कहते हैं, इस प्रकार के भव्यत्व नामक पारिगामिक भाव से सम्बन्ध रखने वाली व्यक्ति कही जाती अर्थात् भव्य पारिएामिक भाव की व्यक्ति यानी प्रकटता है और अध्यात्म भाषा में व्यशक्तिरूपशुद्धपारिणामिकभावविषये भावना भएयते, पर्यायनामान्तरेण निर्विक-ल्पसमाधिर्वा शुद्धोपयोगादिकं चेति । यतः एव भावना मुक्तिकारणं ततः एव शुद्धपारिणामिकभावो व्ययरूपो भवति, व्यानभावनारूपो न भवति । कस्मादिति चेत् १ व्यानभावनापर्यायो विनश्वरः स च द्रव्यरूपत्वादिनश्वर इति । इदमत्र तात्पर्य-मिथ्यात्वरागादिविकल्पजालरिहतिनजशुद्धात्मभावनोत्पन्नसहजानन्दैकल-चणसुस्तसंविक्तिष्पा च भावना मुक्तिकारणं भवति । ता च कोऽपि जनः केनापि पर्यायनामान्तरेण भणतीति । एवं पूर्वोक्तप्रकारेणानेकांतव्याख्यानेनास्ववंधपुण्य-पापपदार्थाः जीवपुद्गलसंयोगपरिणामरूपविभावपर्यायेणोत्पद्यन्ते । संवर्गनर्जरा-मोच्चपदार्थाः पुनर्जीवपुद्गलसंयोगपरिणामविनाशोत्पन्नेन विवच्चितस्वभावपर्याये-णेति स्थितम् । तद्यथा—

> श्रामव बंधण संवर णिजर मोक्खो सपुराणपाना जे । जीवाजीवविसेसा तेवि समासेण पमणामो ॥ २८॥

श्रास्त्रवर्षंधनसंवरनिर्जरमोक्षाः सपुर्ययपापाः ये । जीवाजीवविशेषाः तान् श्रपि समासेन प्रभर्णामः ॥२८॥

उसी को 'द्रव्यशक्ति रूप शुद्ध पारिणामिक भाव के विषय में भावना' कहते हैं। अन्य पर्याय नामों से इसी द्रव्यशक्ति रूप पारिणामिक भाव की भावना को निर्विकल्प ध्यान तथा शुद्ध उपयोग आदि कहते हैं। क्योंकि भावना मुक्ति का कारण है, इसिलये शुद्ध पारिणामिक भाव ध्येय यानी ध्यान करने योग्य है, ध्यान या भावना रूप नहीं होता। ऐसा क्यों ? इसका उत्तर यह है, 'ध्यान या भावना' पर्याय है अतएव विनाशिक है। 'ध्येय' है, वह भावना पर्याय रहित द्रव्य रूप होने से विनाश रहित है। यहां तात्पर्य यह है—मिध्यात्य, राग आदि विकल्पों से रहित निज शुद्ध आत्मा की भावना से उत्पन्न स्वामाविक आनन्द रूप एक मुख अनुभव रूप जो भावना है वही मुक्ति का कारण है। उसी भावना को कोई पुरुष किसी अन्य नामों (निर्विकल्प ध्यान, शुद्धोपयोग आदि) के द्वारा कहता है।

इस प्रकार श्रनेकान्त का आश्रय लेकर कहने से आसव, बन्ध, पुण्य, पाप ये चार पदार्थ जीव और पुद्गल के संयोग परिणाम स्वरूप जो विभाव पर्याय हैं उससे उत्पन्न होते हैं। और संवर, निर्जरा तथा मोद्य ये तीन पदार्थ, जीव और पुद्गल के संयोग रूप परिणाम के विनाश से उत्पन्न जो विविद्यत्ति स्वभाव पर्याय है उससे उत्पन्न होते हैं, यह निर्णीत हुआ।

गाथार्थ: —जीव, अजीव की पर्याय रूप जो आस्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा, मोच, पुरुष, पाप (ऐसे शेष सात पदार्थ) हैं; इनको संचेप से कहते हैं ॥ २८॥ व्याख्या—'श्रासव' निरास्त्रक्तसंवित्तिवित्तव्याशुभाशुभपरियामेन शुभाशुभक्तमीगमनमास्तः। 'बंध्या' बांधातीतशुद्धात्मतत्त्वीयलम्भभावनाच्युतजीवस्य
कर्मप्रदेशैः सह संश्लेषो वन्धः। 'संवर' कर्मास्त्रवित्रोधसमर्थस्वसंवितिपरियातजीवस्य शुभाशुभक्तमीगमनसंवर्णां संवरः। 'शिक्कर' शुद्धोपयोगभावनासामर्थ्येन
नीरसीभूतकर्मपुद्गलानामेकदेशगलनं निर्जरा। 'मोक्खो' जीवपुद्गलसंश्लेषरूपबन्धस्य विघटने समर्थः स्वशुद्धात्मोपलिध्यपियामो मोच इति। 'सपुराणपावा जे'
पुरापपापसहिता ये, 'ते वि समासेण पभणामो' यथा जीवाजीवपदार्थौ व्याख्यातौ
पूर्व तथा तान्त्यास्त्रवादिपदार्थान् समासेण संचेपेण प्रभणामो वयंः ते च कथंभूताः ?
''जीवाजीवविसेसा'' जीवाजीविश्वेशेषाः। चैतन्यभावरूपा जीवस्य विशेषाः। चैतन्याभावरूपा अजीवस्य विशेषाः। विशेषा इत्यस्य कोऽर्थाः ? पर्यायाः।
चैतन्याः अशुद्धपरिणामा जीवस्य, अचेतनाः कर्मपुद्गलपर्याया अजीवस्येत्यर्थः।
एवमधिकारस्त्रमाथा गता।। २८॥

अथ गाथात्रयेखास्यव्याख्यानं क्रियते । तत्रादौ भावास्वद्रव्यास्वस्वरूपं स्चयति :—

वृत्त्यर्थं:—'आसव' ऋस्तव रहित निज आत्मानुभव से विलक्षण जो शुभ तथा अशुभ परिणाम है उससे जो शुभ और अशुभ कमीं का आगमन है सो आस्त्रव है। बन्धण' बन्धरित शुद्ध आत्मोपलिब्ध रूप भावना से छूटे हुए जीव का जो कर्म के प्रदेशों के साथ परस्पर मेल है, सो बन्ध है। 'संवर' कर्म-आसव को रोकने में समर्थ स्वानुभव में परिणत जीव के जो शुभ तथा अशुभ कर्मों के आने का निरोध है, वह संवर है। 'िएजार' शुद्धो-पयोग की भावना के बल से शिक्तिहीन हुए कर्मपुद्गलों के एक देश गलने को निर्जरा कहते हैं। 'मोक्स्तो' जीव, पुद्गल के बन्ध को नाश करने में समर्थ निज शुद्ध आत्मा की उपलब्धि रूप परिणाम है, वह मोद्द है। 'सपुरंणपावा जे' पुरुष, पाप सहित जो आस्त्रव आदि पदार्थ हैं। 'ते वि समासेण पभणामो' उनको भी, जैसे पहले जीव, अजीव कहे हैं, उसी प्रकार संदोप से कहते हैं। वे कैसे हें 'जीवाजीविवसेसा' जीव तथा अजीव के विशेष (पर्याय) हैं। चैतन्यभाव रूप जीव की पर्याय हैं और चैतन्यशहत खजीव को पर्याय हैं। 'विशेष' का क्या अर्थ है ? 'विशेष' का क्या आर्थ है शे 'विशेष' का क्या समान हुई। हि अपीय हैं वे अजीव के विशेष हैं वे जीव के विशेष हैं और जो अचेतनकर्म पुद्गलों की पर्याय हैं वे अजीव के विशेष हैं। इस प्रकार अधिकार सूत्र गाथा समान हुई।। रह ॥

त्रव तीन गाथाओं से ऋसिव पदार्था का वर्णन करते हैं, उसमें प्रथम ही भावास्रव तथा द्रव्यास्रव के स्वरूप की सूचना करते हैं:--- त्रासवदि जेग कम्मं परिगामेगण्यगो स विष्णेत्रो । भावासवी जिलुत्तो कम्मासवर्णं परी होदि ॥ २६ ॥

श्रास्त्रवति येन कर्म परिगामेन श्रात्मनः सः विज्ञेयः। भावास्त्रवः जिनोक्तः कर्म्मास्त्रवर्षं परः भवति ॥ २६॥

व्याख्या—"श्रामयदि जेश कम्मं परिशामेगुष्पणो स विश्वेशो भाषा-सवो" श्रास्त्रवि कर्म येन परिशामेनात्मनः स विश्वेयो भाषास्त्रवः । कर्मास्त्रविन-मूलनसमर्थशुद्धात्मभावनाप्रतिपद्मभूतेन येन परिशामेनास्त्रवित कर्मः कस्यात्मनः ? स्वस्यः स परिशामो भाषास्त्रवो विश्वेयः । स च कथंभूतः ? "जिशुत्तो" जिनेन वीतरागसर्वश्चेनोक्तः । "कम्मासवशां परो होदि" कर्मास्त्रवशां परो भवति, ज्ञानावर-शादिद्रव्यकर्मशामास्त्रवशामागमनं परः । पर इति कोऽर्थः ? भाषास्त्रवादन्यो भिन्नो । भाषास्त्रविनिमत्तेन तैलस्चितानां धूलिसमागम इव द्रव्यास्त्रवो भवतीति । नजु "श्रास्त्रवित येन कर्म" तेनैव पदेन द्रव्यास्त्रवो लब्धः, पुनरि कर्मास्त्रशं परो भवतीति द्रव्यास्त्रव्याख्यानं किमर्थमिति यदुक्तं त्वया ? तन्न । येन परि-

गाथार्थः – श्रात्मा के जिस परिणाम से कर्म का त्रास्तव होता है उसे श्री जिनेन्द्र द्वारा कहा हुन्या भावास्तव जानना चाहिए। श्रीर जो (ज्ञानावरणादि रूप) कर्मों का त्रास्तव है सो द्वव्यास्तव है।। २६।।

वृत्त्यर्थी:—'आसविद जेग कम्मं परिग्णामेगण्यगो स विश्योत्रो भावासवी' आत्मा के जिस परिग्णम से कर्म का आसव हो, वह भावासव जानना चाहिए। कर्मासव के नारा करने में समर्था, ऐसी शुद्ध आत्मभावना से विरोधो जिस परिग्णम मे आत्मा के कर्म का आसव होता है; किस आत्मा के? अपनी आत्मा के; उस परिग्णम को भावासव जानना चाहिये। वह भावासव केंसा है? 'जिग्णुत्तो' जिनेन्द्र वीतराग सर्वज्ञदेव द्वारा कहा हुआ है। 'कम्मासवर्गं परो होदि' कर्मों का जो आगमन है वह 'पर' होता है अर्थात् ज्ञानावरण आदि द्रव्य कर्मों का जो आगमन है वह 'पर' होता है अर्थात् ज्ञानावरण आदि द्रव्य कर्मों का जो आगमन है वह 'पर' द्वासव है। 'पर' शब्द का क्या अर्थ है? 'भावास्तव से अन्य या भिन्न'। जैसे तेल से चुपड़े पदार्थों पर घूल का समागम होता है, उसी तरह भावास्तव के कारण जीव के द्रव्यास्तव होता है। यहाँ कोई शंका करता है—'आसविद जेग कम्मं' (जिससे कर्म का आसव होता है) इसी पद से ही द्रव्यास्त्रव आ गया फिर 'कम्मासवर्गं परो होदि' (कर्मोस्रव इससे भिन्न होता है) इस पद से द्रव्यास्त्रव का ज्याख्यान किस लिये किया ? समाधान—तुम्हारी यह शंका ठीक नहीं। क्योंकि 'जिस गरिगाम से क्या होता है ? कर्म का आस्त्रव होता है' यह जो कथन है, उससे परिग्णम का

णामेन कि भवति त्रासुवति कर्म, तत्परिणामस्य सामध्ये दर्शितं, न च द्रव्यासूध-व्याख्यानमिति भावार्थः ॥ २६ ॥

अथ भावास्वस्वरूपं विशेषेश कथ्यति :---

मिच्छत्ताविरदिपमादजोगकोधादश्रोऽथ विष्णेया। पुरा पुरा पुरादस तिय चुदु कमसो भेदा दु पुट्यस्स ॥ ३०॥

मिथ्यात्वाचिरतिप्रमादयोगकोघादयः ऋथ विज्ञेयाः । पञ्च पञ्च पञ्चदश त्रयः चत्वारः कमशः भेदाः तु पूर्वस्य ॥ ३०॥

व्याख्या— "मिन्छत्ताविरदिषमादजोगकोधादश्रो" मिथ्यात्वाविरतिश्मा-द्योगकोधादयः । श्रम्यन्तरे वीतरागनिजात्मतत्त्वानुमूतिरुचिविषये विषरीताभिनि-वेशजनकं बहिविषये तु परकीयशुद्धात्मतत्त्वप्रभृतिसमस्तद्रव्येषु विषरीताभिनिवेशो-त्यादकं च मिथ्यात्वं भएयते । श्रम्यन्तरे निजक्रमात्मस्त्रक्षभावनोत्पन्नपरमसुखा-मृतरतिविज्ञच्छाा बहिर्विषये पुनरव्रतक्षा चेत्यविरतिः । श्रम्यन्तरे निष्प्रमादशुद्धा-त्मानुभूतिचलनक्ष्यः, बहिर्विषये तु मूलोत्तरगुणमस्त्रजनकश्चेति प्रमादः ।

सामध्ये दिखाया गया है, द्रव्यासूव का व्याख्यान नहीं किया गया, यह तालर्य है ॥२६॥ प्रत्र भावासूव का स्वरूप विशेष रूप से कहते हैं:---

गाथार्थ :—पहले (भावासूय) के, मिध्यात्व, ऋविरित, प्रमाद, योग और क्रोधादि कषाय (ऐसे पांच) भेद जानने चाहियें, उनमें से मिध्यात्व आदि के कम से पाँच, पाँच, पन्द्रह, तीन और चार भेद हैं। (अर्थात् मिध्यात्व के पांच, अविरित के पांच, प्रमाद के पन्द्रह, योग के तीन और कषायों के चार भेद हैं)॥ ३०॥

वृत्त्यर्थं:—'भिच्छत्ताविरिदेपमाद्जोगकोधाद्त्रो' मिध्याख, अविरित्त, प्रमाद, योग तथा कोध छादि कषाय छास्य के भेद हैं। जो अन्तरंग में वीतराग निज आस्मतत्त्व के अनुभव रूप रुचि के विषय में विपरीत अभिनिवेश (अभिप्राय) उत्पन्न कराने वाला है तथा बाहरी विषय में अन्य के शुद्ध आस्मतत्त्व आदि समस्त द्रव्यों में विपरीत अभिप्राय को उत्पन्न कराने वाला है, उसे मिध्याख कहते हैं। अन्तरङ्ग में निज परमात्मस्वरूप भावना से उत्पन्न परम-सुख-अमृत की प्रीति से विलक्षण तथा बाह्य विषय में व्रत आदि को धारण न करना, सो अविरित्त है। अन्तरङ्ग में प्रमादरित शुद्ध आत्म-अनुभव से डिगाने रूप और वाह्य विषय में मूलगुणों तथा उत्तरगुणों में मैल उत्पन्न करने वाला प्रमाद,है। निश्चयनय निश्चयेन निष्क्रियस्यापि प्रमात्मनी ज्यवहारेण वीर्यान्तरायच्योपशमीत्पन्नो मनोवचनकायवर्गणावलम्बनः कर्मादानहेतुभूत आत्मप्रदेशपरिस्पन्दो योग इत्यु-ज्यते । अभ्यन्तरे परमोपशममृतिकेवलज्ञानाद्यनन्तगुणस्वभावपरमात्मस्वरूपचीभ-कारकाः बहिविषये तु परेषां संबंधित्वेन क्रूरत्वाद्यावेशरूपाः क्रोधादयश्चेत्युक्त-लच्चणाः पश्चास्वाः । 'अथ' अथो 'विष्णेया' विज्ञोया ज्ञातज्याः । कतिभेदास्ते ? 'पणा पणा पणादस तिय चदु कमसो भेदा दु" पश्चपश्चपश्चदशत्रिचतुर्भेदाः क्रमशो भवन्ति पुनः । तथाहि 'एयंतबुद्धदरसी विवरीओं बद्ध तावसो विषाओ । इन्दो विष संसइदो मक्किशो चेव अण्णाणी । १।" इति गाथाकथितलच्चणं पञ्चविधा । अथवा मनःसहितपञ्चेन्द्रियप्रवृत्तिपृथिज्यादिषट्कायविराधनाभेदेन द्वादशविधा । अथवा मनःसहितपञ्चेन्द्रियप्रवृत्तिपृथिज्यादिषट्कायविराधनाभेदेन द्वादशविधा । 'विकहा तहा कसाया इन्दियणिहा तहेव पणयो य । चदु चदु पणमेगेगं हुंति पमादाहु पण्णारस । १।" इति गाथाकथितक्रमेण पञ्चदश प्रमादाः । मनो-वचनकायज्यापारभेदेन त्रिविधो योगः, विस्तरेण पश्चदशभेदो वा। क्रोधमानमाया-लोभभेदेन कषायाथत्वारः, कषायनोकषायभेदेन पश्चविद्यातिविधा वा । एते सर्वे

की अपेत्रा क्रियारहित परमात्मा है, तो भी व्यवहारनय से वीर्यान्तराय कर्म के त्रयोपशम से उत्पन्न मन वचन काय वर्गणा को अवलम्बन करने वाला, कर्मवर्गणा के प्रहण करने में कारणभूत आत्मा के प्रदेशों का जो परिस्पन्द (संचलन) है उसकी योग कहते हैं। अन्तरङ्ग में परम-डपशम-मूर्त्ति केवल ज्ञान त्रादि त्र्यनन्त, गुण-स्वभाव परमात्मरूप में त्रोभ उत्पन्न करने वाले तथा बृद्ध विषय में अन्य पदार्थों के सम्बन्ध से क्रूरता आवेश रूप क्रोध आदि (कषाय) हैं। इस प्रकार मिध्यात्व, अविरति, प्रमाद, योग तथा कषाय ये पांच भावासूव हैं। 'अथ' अहो 'विस्ऐाया' ये जानने चाहियें। इन पांच भावासूवों के कितने भेद हैं ? 'पण पण पणदस तिय चदु कमसो भेदा दु' उन मिध्यात्व आदि के क्रम से पांच, पांच, पन्द्रह, तीन और चार भेद हैं। बौद्धमत एकान्त मिध्यात्वी है, याज्ञिक ब्रह्म विपरीतमिध्या-त्व के धारक हैं. तापस विनयमिध्यात्वी है, इन्द्राचार्य संशयमिध्यात्वी है और मस्करी अज्ञानमिथ्यात्वी है। १। इस गाथा के कथनानुसार ४ तरह का मिथ्यात्त्व है। हिंसा, श्रासत्य, चोरी, श्रानहा और परिप्रह में इच्छा रूप श्राविरति भी पांच प्रकार की हैं श्राथवा मन और पांचों इन्द्रियों की प्रवृत्ति रूप ६ भेद तथा छहकाय के जीवों की विराधना रूप ६ भेद ऐसे बारह प्रकार की भी श्रविरति है। "चार विकथा, चार कषाय, पांच इन्द्रिय, निद्रा श्रीर राग ऐसे पन्द्रह प्रमाद होते हैं। मनोव्यापार, वचनव्यापार श्रीर कायव्यापार इस तरह योग तीन प्रकार का है, अथवा विस्तार से १४ प्रकार का है। क्रोध, मान, माया तथा लोभ इन भेदों से कषाय चार प्रकार के हैं, अथवा १६ कषाय और ह नोकषाय इन भेदों से भेदाः कस्य सम्बन्धिनः "पुन्वस्स" पूर्वस्त्रोदितभावास्रवस्येत्यर्थः ॥ ३० ॥

अर्थ द्रव्यासूबस्वरूपष्टुद्योतयति :--

णाणावरणादीर्णं जोग्गं जं पुग्गलं समासवदि । दव्यासवा स गोस्रो ऋग्वेयभेस्रो जिग्गक्तवादो ॥ ३१ ॥

ज्ञानावरणादीनां योग्यं यत् पृद्गलं समास्वति । द्रव्यासूवः सः ज्ञेयः श्रनेकभेदः जिनाख्यातः ॥ २१ ॥

व्याख्या—'णाणावरणादीणं' सहजशुद्धकेवलज्ञानमभेदेन केवलज्ञानाद्य-नन्तगुणाधारभूतं ज्ञानशब्दवाच्यं परमात्मानं वा आवृणोतीति ज्ञानावरणं, तदा-दिर्येषां तानि ज्ञानावरणोदीनि तेषां ज्ञानावरणादीनां 'जोग्गं' योग्यं 'जं पुग्गलं समासवदि' स्नेहाभ्यक्तशरीराणां धृलिरेणु मागम इव निष्कषायशुद्धात्मसंविति-च्युतजीवानां कर्मवर्गणारूपं यत्युद्गलद्रव्यं समास्यति, 'द्व्वासत्रो स णेत्रो' द्रव्यास्त्रः स विद्रोयेः । 'अणेयभेश्रो' स च ज्ञानदर्शनावरणीयवेदनीयमोहनीयायु-नीमगोत्रान्तरायसंज्ञानामष्टम् जङ्कतीनां भेदेन, तथेव 'पण एव दु श्रद्धनीसा चउ

पबीस प्रकार के कपाय हैं। ये सब भेद किस आख़ब के हैं ? " पुरुवत्स" पूर्वगाया में कड़े भावास्त्रव के हैं ॥ ३०॥

अब द्रव्यास्त्रव का स्वरूप कहते हैं :---

गाथार्थः—ज्ञानावरण त्रादि त्राठ कर्मों के योग्य जो पुद्गल त्राता है उसकी द्रव्यासूव जानना चाहिये। वह त्रानेक भेदों वाला है, ऐसा श्रीजिनेन्द्रदेव ने कहा है।।३१।।

वृत्त्यर्थी:—''गागावरणादीणं'' सहल शुद्ध केवल ज्ञान को अथवा अभेद की अपेचा केवल ज्ञान आदि अनन्त गुणों के आधार भूत, 'ज्ञान' शब्द से कहने योग्य परमात्मा को जो आवृत करें यानी ढके सो ज्ञान वरणा है। वह ज्ञानावरणा है आदि में जिनके ऐसे जो 'ज्ञान वरणादि हैं उनके 'जोगां' योग्य 'जं' जो 'पुग्गल' पुद्गल 'समासविद' आता है। जैसे तेल से चुपड़े शरीर वाले जीवों की देह पर धूल के कण आते हैं, उसी प्रकार कथायरहित शुद्ध आत्मानुभूति से रहित जीवों के जो कर्मवर्गणा रूप पुद्गल आता है, 'द्व्यासओं स रोओ' उसको द्रव्यास्त्र जानना चाहिये। 'अगोयभेओ' वह अनेक प्रकार का है, ज्ञानवरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयुः, नाम, गोत्र तथा अन्तर,य ये आठ मूल कर्मप्रकृति हैं तथा 'ज्ञान।वरणीय के पांच, दर्शनावरणीय के ६, वेदनीय के २, मोहनीय के २८, आयु के ४, नाम के ६३, गोत्र के २ और अन्तराय के पाँच इत प्रकार

तियणवदी य दोगिण पंचेत्र । गावणणहीण भियसयपयि विणासेण होति ते सिद्धा ।। १ ॥' इति गाथाकथितक्रमेणाष्ट्रचत्वारिशदिधिकशतसंख्याप्रमितोत्तरप्रकृतिभेदेन तथा चासंख्येयलोकप्रमितष्रिथिवीकायनामकर्माद्युत्तरोत्तरप्रकृतिरूपेणानेकभेद इति 'जिणक्लादो' जिनख्यातो जिनप्रणीत इत्यर्थः ॥३१॥ एवमासूवव्याख्यानगाथा-त्रयेण प्रथमस्थलं गतम् ।

अतः परं सूत्रद्वयेन बन्धव्याख्यानं क्रियते । तत्रादौ गाथापूर्वार्धेन भाव-बन्धमुत्तरार्धेन तु द्रव्यवन्धस्वरूपमावेदयति :—

> बङक्कदि कम्मं जेगा दु चेदगाभावेगा भाववंधी सी। कम्मादपदेसाणां अग्गोग्गपपवेसगां इदरो ॥ ३२॥

बध्यते कर्म्म येन तु चेतनमावेन भाषवन्धः सः । कर्म्मात्मप्रदेशानां श्रन्योन्यप्रवेशनं इतरः ॥ ३२॥

व्याख्या — 'बज्मदि कम्मं जेण दु चेदणभावेण भावनन्धो सो' बध्यते कर्म येन चेतनभावेन स भावनन्धो भवति । समस्तकर्मनन्धविध्वंसनसमर्थाखण्डै-कप्रत्यचप्रतिभासमयपरम्चीतन्यविलासलचण्डानगुणस्य, अभेदनयेनानन्तज्ञान।दि-

१४८ प्रकृतियों के नाश होने से सिद्ध होते है।' (सिद्ध भक्ति गाथा ८) इस गाथा में कहे हुए क्रम से एक सौ छड़तालीस १४८ उत्तरप्रकृतियाँ हैं और असंख्यात लोकप्रमाण जो पृथिवी-काय नामकर्म आदि उत्तरोत्तर प्रकृति भेद हैं उनकी अपेचा कर्म अनेक प्रकार का है। 'जिणक्खादों' यह श्री जिनेन्द्रदेव का कहा हुआ है।। ३१॥

इस प्रकार ज्यास्त्रव के व्याख्यान की तीन गाथात्र्यों से प्रथम स्थल समाप्त हुन्या ।

त्रब इसके त्रागे दो गाथात्रों से बन्ध का व्याख्यान करते हैं। उसमें प्रथम गाथा के पूर्वार्ध से भावबन्ध और उत्तरार्ध से द्रव्यबन्ध का स्वरूप कहते हैं—

गाथार्थ:—जिस चेतनभाव से कर्म वॅबता है वह भाववन्ध है और कर्म तथा आत्मा के प्रदेशों का परस्पर प्रवेश अर्थात् कर्म और आत्मप्रदेशों का एकमेक होना द्रव्यबंध है ॥ ३२ ॥

वृत्त्यर्था :—'बज्मिदि कम्मं जेगा दु चेदग्रमावेग्रा माववंधो सो' जिस चैतन्य भाव से कर्म बँधता है, वह भावबंध है। समस्त कर्मबंध नष्ट करने में समर्था, अखण्ड एक प्रत्यन्त प्रतिभास रूप परम-चैतन्य-विलास-लन्नग्रा का धारक ज्ञान गुण की या अभेदनय की अपेन्ना गुणाधारभूतपरमात्मनो वा संबन्धिनी या तु निर्मलानुभूतिस्तद्विपचभूतेन मिथ्या-त्वरागादिपरिणातिरूपेण वाऽशुद्धचेतनभावेन परिणामेन बच्यते ज्ञानावरणादि कर्म येन भावेन स भाववन्धी भएयते। 'कम्मादपदेसाणं श्रपणोपणपवेसनं इदरो' कर्मात्मप्रदेशानामन्योन्यप्रवेशनमितरः। तेनैव भावबंधिनिमिरोन कर्मप्रदेशानामा-त्मप्रदेशानां च चीरनीरवदन्योन्यं प्रवेशनं संश्लेषो द्रव्यवन्ध इति ॥ ३२ ॥

अथ तस्यैव बन्धस्य गाथापूर्वाधेन प्रकृतिबन्धादिभेदचतुष्ट्यं कथयति, उत्तराधेन तु प्रकृतिबन्धादीनां कारणं चेति ।

> पयिडिहिदित्रगुभागप्पदेसभेदादु चदुविधो बन्धो । जोगा पयिडपदेसा ठिदित्रगुभागा कसायदो होति ॥३३॥

प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशभेदात् तु चतुर्विधिः वन्धः । योगात् प्रकृतिप्रदेशौ स्थित्यनुभागौ कवायतः भवतः ॥३२॥

व्याख्या—'पयिडिट्ठिदिअणुभागप्पदेसभेदादु चदुविधो बन्धो' प्रकृति-स्थित्यनुभागप्रदेशभेदाच्चतुर्विधो बन्धो भवति। तथाहि—झानावरणीयस्य कर्मणः

श्रमन्तझान श्रादि गुणों के श्राधारभूत परमात्मा की जो निर्मल श्रनुभूति है उससे विरुद्ध मिथ्यात्व, राग श्रादि में परिणति रूप श्रशुद्ध-चेतन-भाव-स्वरूप जिस परिणाम से झान:-वर णादि कर्म बंधते हैं, वह परिणाम भावबंध कहलाता है। 'कम्मादपदेसाणं अरुणोरुणपवेसणं इदरों' कर्म श्रीर आत्मा के प्रदेशों का परस्पर मिलना दूसरा है, श्रर्थात् उस भावबंध के निमित्त से कर्म के प्रदेशों का श्रीर श्रात्मा के प्रदेशों का जो दूध श्रीर जल की तरह एक दूसरे में प्रवेश होकर मिल जाना है सो द्रव्यवंध है। ३२॥

अब गाथा के पूर्वार्ध से उसी बंध के प्रकृतिबंध आदि चार भेदों को कहते हैं और उत्तरार्ध से उनके कारण का कथन करते हैं:—

गाथार्थ :--प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश इन भेदों से बन्ध चार प्रकार का है। योगों से प्रकृति तथा प्रदेशबंध होते हैं और कषायों से स्थिति तथा अनुभाग बंध होते हैं ॥ ३३॥

वृत्त्यर्था :—'पयिडिट्टिवित्रासुभागप्पदेसभेदादु चदुविधो बंधो' प्रकृतिबंध, स्थितिबंध, त्रानुभागबंध और प्रदेशबंध इस तरह बंध चार प्रकार का है। ज्ञानावरण कर्म की प्रकृति (स्वभाव) क्या है ? उत्तर—जैसे देवता के मुख को परदा आच्छादित कर देता है (ढक का प्रकृतिः ? देवतामुखवस्त्रमिव ज्ञानप्रच्छादनता । दर्शनावरणीयस्य का प्रकृतिः ? राजदर्शनप्रतिवेधकप्रतीहारवद्रश्नप्रच्छादनता । सातासात्वेदनीयस्य का प्रकृतिः ? मधुलिप्तखङ्गधारास्वादनवदन्यसुखबहुदुःखोत्पादकता । मोहनीयस्य का प्रकृतिः ? मद्यपानवद्धे योपादेयविचारविकलता । आयुःकर्मणः का प्रकृतिः ? निगडवद्गत्यन्तरगमनिवारणता । नामकर्मणः का प्रकृतिः ? चित्रकारपुरुषवन्नानास्प्रकरणता । गोत्रकर्मणः का प्रकृतिः ? गुरुलपुभाजनकारककुम्भकारवदुच्चनीचगोत्रकरणता । अन्तरायकर्मणः का प्रकृतिः ? गुरुलपुभाजनकारककुम्भकारवदुच्चनीचगोत्रकरणता । अन्तरायकर्मणः का प्रकृतिः ? भागडागारिकवद्दानादिविध्नकरणतेति । तथाचोक्तं— 'पडपिडहारसिमज्ञाहिलिचित्तकुलालभंडयारीणं । जह एदेसिं भावा तहिव य कम्मा मुणेयव्वा ।। १ ॥' इति दृष्टान्ताष्टकेन प्रकृतिबन्धो ज्ञातव्यः । अजागोमहिष्यादिदुग्धानां प्रहरद्वयादिस्वकीयमधुररसावस्थानपर्यन्तं यथा स्थितिर्भणयते, तथा जीब-प्रदेशेष्वि यावत्कालं कर्मसम्बन्धेन स्थितस्तावत्कालं स्थितिबन्धो ज्ञातव्यः । यथा च तेषामेव दुग्धानां तारतम्येन रसगतशक्तिविशेषोऽनुभागो भगयते तथा जीवप्रदेश-

देता है) उसी प्रकार झानावरण कर्म झान को ढक देता है। दर्शनावरण की प्रकृति क्या है ? राजा के दर्शन की रुकावट जैसे द्वारपाल करता है, उसी तरह दर्शनावरण दर्शन को नहीं होने देता । साताबेदनीय श्रौर श्रसाताबेदनीय कर्म की क्या प्रकृति है ? मधु (शहद) से लिपटी हुई तलवार की धार चाटने से जैसे कुछ सुख और ऋधिक दुःख होता है, वैसे हो वेदनीय कर्म भी ऋल्पसुख और ऋधिक दुःख देता है। मोहनीय कर्म का क्या स्वभाव हैं ? मद्यपान के समान, 'हेंय उपादेय पदार्श के ज्ञान की रहितता' यह मोहनीय कर्म का स्वभाव अथवा मोहनीय कर्म की प्रकृति है। आयुक्त की क्या प्रकृति है ? वेड़ी के समान दूसरी गति में जाने को रोकना, यह आयुकर्म की प्रकृति है। नामकर्म की प्रकृति क्या है ? चित्रकार के समान अनेक प्रकार के शरीर बनाना, यह नामकर्म की प्रकृति है। गोत्रकर्म का क्या स्वभाव है ? छोटे बड़े घट श्रादि को बनाने वाले कुम्मकार की तरह उच्च-तीच गोत्र का करना, यह गोत्र कर्म की प्रकृति है। अन्तरायकर्म का स्वभाव क्या है ? मंडारी के समान दान आदि में विब्न करना', यह अन्तरायकर्म की प्रकृति है। सो ही कहा है-पट प्रतीहार, द्वारपाल, तलवार, मद्य, बेड़ी, चितेरा, कुम्भकार और भंडारी इन आठों का जैसा स्वभाव है वैसा ही क्रम से ज्ञानावरण ऋादि आठों कर्मों का स्वभाव जानना चाहिये ॥१॥' इस प्रकार गाथा में कहे हुए आठ दृष्टान्तों के अनुसार प्रकृति बंध जानना चाहिए। बकरी, गाय, मैंस ऋादि के दूधों में जैसे दो पहर श्रादि समय तक अपने मधुर रस में रहने की मर्यादा है, (बकरी का दूध दो पहर तक अपने रस में ठीक स्थित रहता है; गाय, भैंस का दूध उससे अधिक देर तक ठीक बना रहता है), इत्यादि स्थिति का कथन है: उसी प्रकार जीव के प्रदेशों के साथ जितने काल तक कर्मसम्बंध की स्थिति है उतने काल की स्थितिबंध कहते हैं। जैसे उन बकरी ऋदि के दूध में तारतम से हीनाधिक मीठापन व चिकनाई शक्ति स्थितकर्मस्कन्धानामपि सुखदुःखदानममर्थशक्तिविशेषोऽनुभागवन्धो विश्लेयः । सा च घातिकर्मसम्बंधिनी शक्तिर्वादार्वस्थिपाषाणभेदेन' चतुर्धा। तथैवाशुभाऽघाति-कर्मसम्बंधिनी निम्बकाञ्जीरविषदालाहलरूपेण, शुभाघातिकर्मसम्बंधिनी पुनगुढ-खण्डशर्करामृतरूपेण चतुर्धा भवति । एकैकात्मप्रदेशे सिद्धानन्तैकभागसंख्या श्रमव्यानंतगुणप्रमिता अनंतानंतपरमाणवः प्रतिच्चणबाधमायांतीति प्रदेशबाधः । इदानीं बांधकारणं कथ्यते । 'जोगा पयडिपदेसा ठिदिश्रणुभागा कसायदो हुति ।' योगात्प्रकृतिप्रदेशो, स्थित्यनुभागौ कषायतो भवत इति । तथाहि—निश्चयेन निष्क्रयाणामपि शुद्धात्मप्रदेशानां व्यवहारेण परिस्पंदनहेतुर्योगः, तस्मात्प्रकृतिप्रदेशानां व्यवहारेण परिस्पंदनहेतुर्योगः, तस्मात्प्रकृतिप्रदेशबाधद्वयं भवति । निद्धिपरमात्मभावनाप्रतिबाधकक्रोधादिकषायोदयात् स्थित्यन्तुभागबंधद्वयं भवति । त्रास्रवे बांधे च मिथ्यात्वाविरत्यादिकारणानि समानानि को विशेषः ? इति चेत्, नैवं; प्रथमच्यो कर्मग्कंधानामगमनमास्रवः, आगमनानंतरं द्वितीयच्यादो जीवप्रदेशेष्ववस्थानं बांध इति भेदः । यत एव योगकषाया-

रूप अनुभाग कहा जाता है, उसी प्रकार जीवप्रदेशों में स्थित जो कर्मी के प्रदेश हैं, उनमें भी जो हीनाधिक सुख-दु:ख देने की समर्थ शक्ति विशेष है, उसको अनुभाग बन्ध जानना चाहिये । घाति कर्म से सम्बन्ध रखने वाली वह शक्ति लता (बेल ) काठ, हाइ और पाषाणा के भेद से चार प्रकार की है। उसी तरह अशुभ अघातिया कर्मी में राक्ति नीम, कांजीर (काली जीरी), विष तथा हालाहल रूप से चार तरह की है तथा शुभ अघातिया कमों की शक्ति गुड़, खांड, मिश्री तथा अमृत इन भेदों से चार तरह की है । एक-एक श्रात्मा के प्रदेश में सिद्धों से अनन्त्रैक भाग ( सिद्धों के अनन्तवें भाग ) और अभव्य राशि से अनन्त गुर्गो ऐसे अनन्त नन्त परम गुर् प्रत्येक चुरा में बंध को प्राप्त होते हैं । इस प्रकार प्रदेश बंध का स्वरूप है। अब बंध के कारण को कहते हैं- जोगो पयडिपरेसा ठिविश्रण-भागा कसायदो हुन्ति" योग से प्रकृति प्रदेश श्रौर कषाय से स्थिति श्रनुमाग बंध होते हैं। निश्चयनय से क्रिया रहित शुद्ध आत्मा के प्रदेश हैं, व्यवहार नय से उन आह्मप्रदेशों के परिस्पंदन का ( चलायभान करने का ) जो कारण है असको योग कहते हैं । उस योग से प्रकृति प्रदेश दो बंध होते हैं । दोषरहित परमात्मा की भावना ( ध्यान ) के प्रतिबंध करने वाले क्रोध आदि कपाय के उदय से स्थिति और अनुभाग ये दो वंध होते हैं । एांका — श्रास्य श्रीर वंध के होने में मिध्यत्य, श्रविरति श्रादि कारण समान हैं, इसितिये श्रास्य श्रीर बंध में क्या भेद है ? उत्तर—यह शंका ठीक नहीं । क्योंकि प्रथम इता में जो कर्म-स्कन्धों का अश्वामन है वह तो आसूव है और कर्मस्कंधों के आगमन के पीछे द्वितीय चुए में

१ 'शक्तिभेदेन' इति पाठ अन्तरं

द्बंधचतुष्टयं भवति तत एव बांधविनाशार्थं योगकषायत्यागेन निजशुद्धात्मनि भावना कर्त्तव्येति तात्पर्यम् ॥ ३३ ॥ एतं बांधव्याख्यानेन सूत्रद्वयेन द्वितीयं स्थलं गतम् ।

श्रत ऊर्ध्वं गाथाद्वयेन संवरपदार्थः कथ्यते । तत्र प्रथमगाथायां भाव-संवरद्रच्यसंवरस्वरूपं निरूपयति :—

> चेदणपरिणामो जो कम्मस्सासत्रिणरोहस्ये हेद्। सो भावसंवरो खलु दव्वासवरोहस्ये ऋएगो॥ ३४॥

चेतनपरिगामः यः कर्मगः श्रास्त्वनिरोधने हेतुः । सः भावसंवरः खलु द्रव्यास्रवरोधनः श्रन्यः ॥ ३४॥

व्याख्या—"चेदणपरिणामो जो कम्मस्सासविणरोहणे हेद् सो भाव-संबरो खल्ल" चेतनपरिणामो यः, कथंभूतः ? कर्मासूवनिरोधने हेतुः स भावसंबरो भवति खल्ज निश्चयेन । "दव्यासवरोहणो अण्णो" द्रव्यकर्मासूवनिरोधने सत्यन्यो द्रव्यसंवर इति । तद्यथा—निश्चयेन स्वतः सिद्धत्वात्परकारणनिरवेन्नः, स चैवा-

जो उन कर्मस्कंधों का जीव के प्रदेशों में स्थित होना, सो बंध है! यह भेद आसूव और बंध में है। क्योंकि योग और कषायों से प्रकृति, प्रदेश, स्थिति और अनुभाग नामक चार बंध होते हैं। इस कारण बन्ध का नाश करने के लिये योग तथा कषाय का त्याग करके अपनी शुद्ध आत्मा में भावना करनी चाहिये। यह तात्पर्य है। ३३॥

इस तरह बंध के व्याख्यान रूप जो दो गाशासूत्र हैं, उनके द्वारा द्वितीय अध्याय में द्वितीय स्थल समाप्त हुआ।

श्रव इसके श्रागे दो गाथाश्रों द्वारा संवर पदार्थ का कथन करते हैं। उनमें से प्रथम गाथा में भावसंवर श्रोर द्रव्यसंवर का स्वरूप निरूपण करते हैं:—

गाथार्थ :—च्यारमा का जो परिएएम कर्म के च्यास्रव को रोकने में कारण है, उसको भावसंवर कहते हैं। और जो द्रव्यास्रव का रकना है सो द्रव्यसंवर है।। ३४॥

वृत्त्यर्थं :--- "चेदग्णपिरिणामो जो कम्मस्सासविणिरोहणे हेदू सो भावसंवरो खलु" जो चेतन परिणाम कर्म-त्रास्त्रव को रोकने में कारण है, वह निश्चय से भावसंवर है। ''दव्वासवरोहणे अल्लो" द्रव्यकर्मों के आस्रव का निरोध होनेपर दूसरा द्रव्यसंवर होता है। वह इस प्रकार है---निश्चयनय से स्वयं सिद्ध होने से अन्य कारण को अपेद्या से रहित,

विनश्चारवान्नित्यः परमोद्योतस्वभावत्वात्स्वपरप्रकोशनसमर्थः, अनाद्यनन्तत्वादादिम-ध्यान्तमुक्तः, दृष्टश्रुतानभूतमोगाकांचारूपनिदानबन्धादिसमस्तरागादिविभावमल्रर-द्वितत्वादत्यन्तिर्मेलः परमचैतन्यविलासलच्चणत्वादुच्छलनिर्मरः स्वाभाविकपरमा-नन्दैकलच्चणत्वात्परममुखमूर्तिः, निरास्त्रमहजस्वभावत्वात्सर्वकर्मसंवरहेत्रित्युक्त-लच्चाः परमात्मा तत्स्वभावभावेनोत्पन्नो योऽसौ शुद्धचेतनपरिणामः स भावसंवरो भवति । यस्तु भावसंवरातकारणभूतादुत्पन्नः कार्यभूतो नवत्तरद्रव्यकर्मागमनाभावः स द्रव्यसंवर इत्यर्थः ।

अथ संवरविषयनयविभागः कथ्यते । तथाहि—मिथ्याद्द्यः चादित्ती सक्षाय-पर्यन्तम्रप्यु परि मन्दत्वात्तारतम्येन ताबदशुद्धनिश्चयो वर्तते । तस्य मध्ये पुनगु स-स्थानभेदेन शुनाशुमशुद्धानुष्ठान्ह्रप्यययोगत्रयव्यापारस्तिष्ठति । तदुच्यते—मिथ्या-दृष्टिमासादनिभित्रगुस्थानेषूपयु परि मन्दत्वेनाशुभोपयोगो वर्तते, ततोऽप्यसंयत-सम्यग्दृष्टिश्रावकप्रमत्तसंयतेषु पारम्पर्येश शुद्धोपयोगसाधक उपयु परि तारतम्येन शुभोपयोगो वर्तते, तदनन्तरमप्रमत्तादित्तीस्थकषायपर्यन्तं जधन्यमध्यमोत्कृष्टभेदेन विविच्चित्तैकदेशशुद्धनयह्रपशुद्धोपयोगो वर्तते । तत्रैवं, मिथ्यादृष्टिगुसस्थाने तावत

श्रविनाशों होने से नित्य, परम प्रकाश स्वभाव होने से स्व-पर प्रकाशन में समर्थ, श्रनादि श्रनन्त होने से छादि मध्य और अन्तरहित, देखे सुने और अनुभव किए हुए भोगों की आकांचा रूप निदान बंध आदि समस्त रागादिक विभावमल से रहित होने के कारण अस्यन्त निर्मल, परम चैतन्यविलासरूप लच्चण का धारक होने से चित्-चमस्कार से भरपूर, स्वाभाविक परमानन्दस्वरूप होने से परम सुख की मूर्त्ति और आस्ववरहित-सहज-स्वभाव होने से सब कर्मों के संवर में कारण, इन लच्चणों वाले परमास्मा के स्वभाव की भावना से उत्पन्न जो शुद्ध चेतन परिणाम है सो भावसंवर है। कारणमूत भावसंवर से उत्पन्न हुआ जो कार्यरूप नवीन द्रव्य-कर्मों के आगमन का अभाव सो द्रव्यसंवर है। यह गाथार्थ है।

श्रव संवर के विषय में नयों का विभाग कहते हैं—मिध्यात्व गुण्स्थान से चीणकपाय (बारहवें) गुण्स्थान तक उपर-उपर मन्दता की तारतम्य से श्रशुद्ध निश्चय वर्तता है। उस श्रशुद्ध निश्चयन्य गुण्स्थानों के मेद से शुभ श्रशुभ और शुद्ध श्रनुष्ठानरूप तीन उपयोगों का व्यापार होता है। सो कहते हैं मिध्याहिष्ठ, सासादन और मिश्र, इन तीनों गुण्स्थानों में उपर र मन्दता से श्रशुभ उपयोग होता है, (जो श्रशुभोपयोग प्रथम गुण्स्थान में है, उससे कम दूसरे में और दूसरे से कम तीसरे में है)। उसके श्रागे श्रसंयत सम्यग्हिष्ठ, श्रावक और प्रमत्तसंयंत, इन तीन गुण्स्थानों में परम्परा से शुद्ध-उपयोग का साधक उपर र तारतम्य से शुभ उपयोग रहता है। तदनन्तर श्रमन श्रादि चीणकषाय तक ६ गुण्स्थानों में जधन्य, मध्यम, उत्कृष्ट भेद से

संबरी नास्ति, सासादनादिगुणस्थानेषु 'सोलसपणवीसण्मं दसचउछक्केकवंघवीछिएणा । दुगतीसचदुरपुव्वे पणसोलसं जोगिणो एकको ।१।' इति बन्धविच्छेदविमङ्गीकथितक्रमेणोपपु परि प्रकर्षेण संवरी ज्ञातव्य इति । अगुद्धनिश्चयमध्ये
मिथ्यादृष्ट्यादिगुणस्थानेषूपयोगत्रयं व्याख्यातं, तत्राग्रुद्धनिश्चये ग्रुद्धोपयोगः कथं
घटते १ इति चेतत्रोत्तरं — शुद्धोपयोगे शुद्धबुद्धैकस्वभावो निजातमा घ्येयस्तिष्ठति
तेन कारणेन शुद्धघ्येयत्वाच्छुद्धावलम्बनत्वाच्छुद्धातमस्बरूपसाधकत्वाच्च शुद्धोपयोगो घटते । स च संवरशब्दवाच्यः शुद्धोपयोगः संसारकारणभूतिमथ्यात्वरागाद्यशुद्धपर्यायवदशुद्धो न भवति तथेव फलभूतकेवलज्ञानलच्चणशुद्धपर्यायवत् शुद्धोऽपि
न भवति किन्तु ताम्यामशुद्धशुद्धपर्यायाम्यां विलच्चणं शुद्धात्मानुभूतिरूपनिश्चयरत्नत्रयात्मकं मोच्चकारणमेकदेशच्यक्तिरूपमेकदेशनिरावरणं च तृतीयमवस्थान्तरं
भएयते ।

कश्चिदाह- केवलज्ञानं सकलिनरावरणं शुद्धं तस्य कारणेनापि सकल-

विविद्यात एक देश शुद्ध त्यरूप शुद्ध उपयोग वर्त्तता है। इनमें से-मिध्यादृष्टि (प्रथम)
गुण्स्थान में तो संवर है ही नहीं। सासादन ख्रादि गुण्स्थानों में, "मिध्यादृष्टि प्रथम
गुण्स्थान में १६ प्रकृतियों, दूसरे में २४, तीसरे में शून्य, चौथे में १०, पांचवें में ४, छटे
में ६, सातवें में १, खाठवें में २, ३० व ४, नौवे में ४, दसवें में १६ ख्रौर सयोग केवली के
१ प्रकृति की बन्ध व्युच्छित्ति होती है।" इस प्रकार बन्धविच्छेद त्रिभंगी में कहे हुए कर्म के
ख्रानुसार ऊपर २ ऋधिकता से संवर जानना चाहिए। ऐसे ख्रशुद्ध निश्चयनय की अपेद्मा
मिध्यादृष्टि द्यादि गुण्स्थानों में ख्रशुभ, शुभ, शुद्ध रूप तीनों उपयोगों का व्याख्यान किया।

शंका—इस अशुद्ध निश्चयनय में शुद्ध उपयोग किस प्रकार घटित होता है ? उत्तर—शुद्ध उपयोग में शुद्ध बुद्ध एक स्वभाव का धारक स्व-श्चातमा ध्येय (ध्यान करने योग्य पदार्थ) होता है, इस कारण उपयोग में शुद्ध ध्येय होने से, शुद्ध व्यवलम्बनपने से तथा शुद्ध आत्मस्यरूप का साधक होते से शुद्धोपयोग सिद्ध होता है। 'संघर' इस शाद से कहे जाने याला वह शुद्धोपयोग, संवार के कारणभूत जो मिथ्यात्य—राग आदि अशुद्ध पर्यायों की तरह अशुद्ध नहीं होता; तथा फलभूत केवलज्ञान स्वरूप शुद्ध पर्याय की भांति (वह शुद्धोपयोग) शुद्ध भी नहीं होता, किन्तु उन अशुद्ध तथा शुद्ध दोनों पर्यायों से विलक्षण, शुद्ध आत्मा के अनुभव स्वरूप निश्चय रत्नत्रय रूप, मोन्न का कारण, एक देश में अगट रूप और एक देश में आवरणरहित ऐसा तीसरी अवस्थान्तर रूप कहा जाता है।

कोई शंका करता है—केवल ज्ञान समस्त आवरण से रहित शुद्ध है, इसलिये केवल ज्ञान का कारण भी समस्त आवरण रहित शुद्ध होना चाहिये, क्योंकि 'उपादान कारण के

निरायगोन शुद्धे न भाव्यम्, उपादानकारणसदृशं कार्यं भवतीति वचनात् । तत्रीतरं दीयते—धुक्तमुक्तं भवता परं किन्त्पादानकारणमि षोडशवर्शिकासुवर्णकार्यस्याधस्तनवर्णिकोपादानकारणवत् , मृन्मयकलशकार्यस्य मृत्पिएडस्थासकोशकुर्रालोपादानकारणवदिति च कार्यादेकदेशेन भिन्नं भवति । यदि पुनरेकान्तेनोपादानकारणस्य कार्येण सहाभेदो भेदो वा भवति, तर्हि पूर्वोक्तसुवर्णमृत्तिकादृष्टान्तद्वयवत्कार्यकारणभावो न घटते । ततः कि सिद्धं ? एकदेशेन निरावरणत्वेन
कार्योपशमिकज्ञानलज्ञणमेकदेशव्यक्तिरूपं विविचित्तंकदेशशुद्धनयेन संवरशब्दवाच्यं
शुद्धोपयोगस्वरूपं मुक्तिकारणं भवति । यच्च लब्ध्यपर्याप्तसूच्चमिनगोद्जीवे नित्योद्याटं निरावरणं ज्ञानं श्रूयते तदिष सूच्मनिगोदसर्वज्ञघन्यच्योपशमापेच्चया निरावर्णं, न च सर्वथा । कस्मादिति चेत् ? तदावरणे जीवाभावः प्रामोति । वस्तुत
उपरितनचायोपशमिकज्ञानापेच्चया केवलज्ञानापेच्चया च तदिष सावरणं, संसारिणां
चायिकज्ञानाभावाच्च चायोपशमिकमेव । यदि पुनलोचनपटलस्यैकदेशनिरावरणा-

समान कार्य होता है' ऐसा आगम वचन है ? इस शंका का उत्तर देते हैं—आपने ठीक कहा; किन्तु उपादान कारण भी, सोलह वानी के सुवर्ण रूप कार्य के पूर्ववर्त्तिनी वर्णिकारूप उपादान कारण के समान और मिट्टी रूप घट कार्य के प्रति मिट्टी का पिएड, स्थास, कोश तथा कुशूल रूप उपादान कारण के समान, कार्य से एक देश भिन्न होता है (सोलह वानी के सोने के प्रति जैसे पूर्व की सब पन्द्रह वर्णिकार्ये उपादान कारण हैं और घट के प्रति जैसे मिट्टी पिएड, स्थास, कोश, कुशूल आदि उपादान कारण हैं, सो सोलह बानी के सुवर्ण और घट रूप नहीं हैं। इसी तरह सब उपादान कारण कार्य से एक देश भिन्न होते हैं)। यदि उपादान कारण का कार्य के साथ एकान्त से सवर्था अभेद या भेद हो तो उपर्युक्त सुवर्ण और मिट्टी के दो दिशानों के समान कार्य कारणभाव सिद्ध नहीं होता।

इससे क्या सिद्ध हुआ ? एक देश निरायरणता से चायोपशमिक ज्ञान रूप लच्छा-वाला एक देश व्यक्ति रूप, विवक्ति एक देश शुद्ध नय की अपेचा 'संवर' शब्द से वाच्य शुद्ध उपयोग स्वरूप चयोपचिमक ज्ञान मुक्ति का कारण होता है । जो लिख अपर्यातक सूक्ष्म निगोद जीव में नित्य उद्घाटित तथा आवरण रहित ज्ञान मुना जाता है, वह भी सूक्ष्म निगोद में ज्ञानावरण कर्म का सर्व जघन्य चयोपशम की अपेचा से आवरण रहित है, किन्तु सर्वथा आवरण रहित नहीं है। वह आवरण रहित क्यों रहता है ? उत्तर—यदि उस जघन्य ज्ञान का भी आवरण हो जावे तो जीव का ही अभाव हो जायेगा। वास्तव में तो उपरिवर्त्ती चायोपशमिक ज्ञान की अपेचा और केवल ज्ञान की अपेचा से वह ज्ञान भी आवरण सहित है, क्योंकि संसारो जीवों के चायिक ज्ञान का अभाव है इसलिये निगोदिया वत्केवलज्ञानांश रूपं भवति तर्हि तेनैकदेशेनापि लोकालोकप्रत्यत्ततां प्रामोति, न च तथा दृश्यते । किन्तु प्रचुरमेघप्रच्छादितादित्यविम्बवन्निविडलोचनपटलवद्वा स्तोकं प्रकाशयतीत्यर्थः ।

श्रथ स्योपशमलस्यां कथ्यते—सर्वप्रकारेणात्मगुणप्रच्छादिकाः कर्म-शक्तयः सर्वधातिस्पर्द्वकानि भएयन्ते, विवित्तिकदेशेनात्मगुणप्रच्छादिकाः शक्तयो देशघातिस्पर्द्वकानि भएयन्ते, सर्वधातिस्पर्द्वकानामुद्रयाभाव एव स्वयस्तेषामेवास्ति-त्वमुपशम उच्यते सर्वधात्मुद्रयाभावलस्यास्त्रयेणा सहित उपशमः तेषामेकदेशघाति-स्पर्द्वकानामुद्रयश्चेति समुद्रायेन स्वयोपशमो भएयते । स्वयोपशमे भवः सायोपश-मिको भावः । श्रथवा देशघातिस्पर्द्वकोदये सति जीव एकदेशेन झानादिगुणं लभते यत्र स स्वायोपशमिको भावः । तेन कि सिद्धं ? पूर्वोक्तम्यस्मिनगोदजीवे झानावरणीयदेशघातिस्पर्द्वकोदये सत्येकदेशेन झानगुणं लभ्यते तेन कारेणन तत् स्वायोपशमिकं झानं, न च सायिकं, कस्मादेकदेशोदयसद्भावादिति । श्रयमत्रार्थः—यद्यपि पूर्वोक्तं शुद्धोपये।गलस्यणं स्वायोपशमिकं झानं मुक्तिकारणं भवति तथापि

का वह ज्ञान चायोपशिमिक ही है। यदि नेत्रपटल के एक देश में निरावरण के समान वह ज्ञान केवलज्ञान का खांशरूप हो तो उस एक देश ( खांश ) से भी लोकालोक प्रत्यच हो जाये; परन्तु ऐसा देखा नहीं जाता; किन्तु अधिक बादलों से खाच्छादित सूर्य-बिम्ब के समान या निबिद्ध नेत्रपटल के समान, यह निगोदिया का ज्ञान सबसे थोड़ा जानता है, यह तालर्य है।

श्रव चयोपशम का लच्चण कहते हैं—सब प्रकार से आतमा के गुणों को आच्छादन करने वाली जो कमों की शक्तियाँ हैं उनको 'सर्वधातिस्पर्द्धक' कहते हैं। और विविच्ति एक देश से जो आतमा के गुणों को आच्छादन करने वाली कमेशिक्तियाँ हैं वे 'देशधातिस्पर्द्ध क' कहलाती हैं। सर्वधातिस्पर्द्ध कों के उदय का जो अभाव है सो ही चय है और उन्हीं सर्वधातिस्पर्द्ध कों का जो श्रास्तत्व है वह उपशम कहलाता है। सर्वधातिस्पर्द्ध कों के उदय का आमावरूप चय सहित उपशम और उन (कमों) के एक देश बातिस्पर्द्ध कों का उदय होना, सो ऐसे तीन प्रकार के समुदाय से चयोपशम कहा जाता है। चयोपशम में जो भाव हो, वह चायोपशमिक भाव है। अथवा देशघातिस्पर्द्ध कों के उदय के होते हुए, जीव जो एक देश ज्ञानादि गुण प्राप्त करता है वह चायोपशमिक भाव है। इससे क्या सिद्ध हुआ ? पूर्वोक्त सूदम निगोद जीव में ज्ञानावरण कर्म के देशघातिस्पर्द्ध कों का उदय होने के कारण एकदेश से ज्ञान गुण होता है इस कारण वह ज्ञान चायोपशमिक है, च्ञायिक नहीं; क्योंकि, वहाँ कर्म के एक देश उदय का सद्भाव है।

यहाँ सारांश यह है--यद्यपि पूर्वोक्त शुद्धोपयोग लक्त्य-वाला क्रायोपशमिक ज्ञान

ध्यात पुरुषेशा यदेव नित्यसकलिनावरणमखर्ण्डंकसकलविमलकेवलज्ञानलचाणं परमात्मस्यरूपं तदेवाहं, न च खरण्डज्ञानरूप, इति भावनीयम् । इति संवरतन्त्रव्या-ख्यानविषये नयविभागो ज्ञातव्य इति ॥ ३४ ॥

श्रथ संवरकारणभेदान् कथयतीत्येका पातनिका, द्वितीया तु कैः कृत्वा संवरो भवतीति षृष्टे प्रत्युत्तरं ददातीति पातनिकाद्वयं मनसि धृत्वा सूत्रमिदं प्रतिपादयति भगवान्—

> वदसिमदीगुत्तीत्रो धम्माणुपेहा परीसहजत्रो य । चारित्तं बहुभेया गायव्वा भावसंवरविसेसा ॥ ३५ ॥

वतसिमितिगुष्तयः धर्मानुप्रेक्षाः परीषहजयः च । चारित्रं बहुभेदं ज्ञातव्याः भावसंवरविशेषाः॥ ३५ ॥

व्याख्या— 'बदसिमदीगुत्तीत्रो' व्रतसिमितिगुप्तयः, 'धम्माग्रुपेहा' धर्म-स्तथैवानुप्रेचाः, 'परीसहजत्रो य' परीषहजयश्च, 'चारिनं बहुमेया' चारित्रं बहुमेद-युक्तं, 'ग्रायव्या भावसंवरिवसेसा' एते सर्वे मिलिता भावसंवरिवशेषा भेदा ज्ञात-व्याः । अथ विस्तर :—निश्चयेन थिशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिजात्मतत्त्वभावनोत्पन्न-

मुक्ति का कारण है तथाषि ध्यान करने वाले पुरुष को, 'नित्य सकल-त्रावरणों से रहित, त्राखण्ड, एक सकल विमल-केवल ज्ञानरूप परमात्मा का जो स्वरूप है, वही में हूँ, खण्ड ज्ञानरूप नहीं हूं' ऐसा ध्यान करना चाहिये। इस तरह संवर तत्त्व के व्याख्यान में नय का विभाग जानना चाहिये॥ ३४॥

ऋब संवर के कारणों के भेद कहते हैं, यह एक भूमिका है। किनसे संवर होता है ? इस प्रश्न का उत्तर देनेवाली दूसरी भूमिका है, इन दोनों भूमिकाओं को मन में धारण करके, श्रो नेमिचन्द्र आचार्य गाथासूत्र को कहते हैं:—

गाथार्थ :--पांच व्रतः पांच समितिः तीन गुप्तिः, दश धर्मः, बःरह अनुवेत्ताः, बाईस परिषहजय तथा अनेक प्रकार का चारित्र इस तरह ये सब भावसंवर के भेद जानने चाहिएं।

वृत्त्वर्थ :— 'वद्सिमदीगुत्तीत्रो'' व्रत, सिमिति, गुप्तियां, ''धम्माणुपेहा'' धर्म श्रीर अनुप्रेत्ता, 'परीसहज्ञ्रो य' श्रीर परीषहों का जीतना, 'चारित्तं बहुभेया' श्रनेक प्रकार का चारित्र, 'णायव्या भावसंवरिवेसेसा' ये सब मिलकर भावसंवर के भेद जानने चाहिएँ। श्रव इसको विस्तार से कहते हैं— निश्चयनय की श्रपेत्ता विशुद्ध ज्ञान दर्शनरूप स्वभाव धारक निज-श्रात्मतत्त्व की भावना से उत्पन्न सुखरूपी श्रयहत के श्रास्वाद के बल से सब शुभ—

सुखसुधास्वादबलेन समस्तशुभाशुभरागादिविकल्पनिष्टतिर्द्रतम्, व्यवहारेण तत्सा-धकं हिंसानृतास्तेयात्रद्धापिष्रहोच्च यावजीवनिष्टत्तिल्द्धणं पश्चविधं व्रतम् । निश्चये-नानन्तज्ञानादिस्वभावे निजात्मिन सम् सम्यक् समस्तरागादिविभावपरित्यागेन तल्लीनतिच्चन्तनतन्मयत्वेन ऋयनं गमनं परिणमनं समितिः, व्यवहारेणा तद्दहि-रङ्गसहकारिकारणाभूताचारादिचरणाग्रन्थोक्ता ईर्यामाष्ट्रणादानिनचेपोत्सर्गसंज्ञाः पश्च समितयः । निश्चयेन सहजशुद्धात्मभावनालच्यो गृद्धस्थाने संसारकारणरागा-दिभयात्स्वस्यात्मनो गोपनं प्रच्छादनं सम्पनं प्रवेशनं रच्यां गुप्तिः, व्यवहारेण बहिरङ्गसाधनार्थं मनोवचनकायव्यापारिनरोधो गुप्तिः । निश्चयेन संसारे पतन्तमा-त्मानं धरतीति विशुद्धज्ञान दर्शनलच्यापिनजशुद्धात्मभावनात्मको धर्मः, व्यवहारेण तत्साधनार्थं देवेन्द्रनरेन्द्रादिवन्द्यपदे धरतीत्युत्तमचमामार्दवार्जवसत्यशौचसंयमतप-स्त्यागाकिञ्चन्यवद्यच्याच्याचा दशावकारो धर्मः ।

तद्यथा--प्रवर्तमानस्य प्रमादपरिहार्थं धर्मवचनं । क्रोधोरपत्तिनिमत्तावि-षद्याक्रोशादिसंभवेऽकालुष्योपरमः चमा । शरीरस्थितिहेतुमार्गणार्थं परकुलान्युप-

श्राप्त राग श्रादि विकल्पों से रहित होना व्रत है। व्यवहारनय से उस निश्चय व्रत को साधने वाला हिंसा, भूठ, चोरी श्रव्रग्न श्रार परिश्रह से जीवन भर त्यागळ्प पांच प्रकार का व्रत है। निश्चयनय की अपेचा श्रान्तज्ञान-श्रादि स्वभाव धारक निज श्रात्मा है, उसमें 'सम्' भले प्रकार, श्रश्नीत ससस्त रागादि विभावों के त्याग द्वारा श्रात्मा में लीन होना, श्रात्मा का चिन्तन करना, तन्मय होना श्रादिरूप से जो श्रयन किहये गमन श्रश्नीत परिणमन सो 'समिति' है। व्यवहार से उस निश्चय समिति के बहिरंग सहकारी कारणभूत श्राचार चारित्र विषयक प्रंथों में कही हुई ईर्या, भाषा, एपणा, श्रादाननिचेषण, उत्सर्ग ये पांच समितियां हैं। निश्चय से सहज-शुद्ध-श्रात्म-भावनारूप गुप्त स्थान में संसार के कारणभूत र गादि के भय से श्रयने श्रात्मा का जो छिपाना, प्रछादन, मंपन, प्रवेशन, या रचा करना है, सो गुप्ति है। व्यवहारनय से बहिरंग साधन के श्रर्थ जो मन, वचन, काय की क्रिया को रोकना सो गुप्ति है। निश्चय से संसार में गिरते हुए श्रात्मा को जो धारण करें (बचाचे) सो विशुद्ध श्रान दर्शन लच्चणमयी निज शुद्ध श्रात्मा को मायनास्वरूप धर्म है। व्यवहारनय से उसके साधनके लिये इन्द्र चक्रवर्ती श्रादि से जो बंदने योग्य पद है उसमें पहुँचाने वाला उत्तम समा मार्दव, श्रार्जव, सत्य, शौच, संयम, तप, त्याग श्राकिचन्य तथा ब्रह्मचर्यरूप दश प्रकार का धर्म है।

वे धर्म इस प्रकार हैं, जो समिति पालन में प्रवृत्तिरूप हैं, उनके प्रमाद को दूर करने के लिये धर्म का निरूपण किया गया है। कोध उत्पन्न होने में निमित्तीभूत ऐसे असहा दुर्वचन

गच्छतो भिचोर् ष्टजनाक्रोशोत्प्रहसनावज्ञानताडनशरीरन्यापादनादीनां क्रोधोत्पत्ति-निमित्तानां सन्निधाने कालुष्याभावः समा इति उच्यते ।। १ ।। जात्यादिमदावे-शादिभमानाभावे। मार्दवं ॥ २ ॥ योगस्यावकता मार्जवं । योगस्यकायवाङ्मत्तो-लचणस्यावकता आर्जवं इति उच्यते ॥ ३ ॥ सत्सु साधुवचनं सत्यं । सत्सु प्रश-स्तेषु जनेषु साधुवचनं सत्यिमिति उच्यते ॥ ४ ॥ प्रकर्षप्राप्ता लोभनिष्टत्तिः शौचं। लोभस्य निष्टत्तिः प्रकर्षप्राप्ता, शुचेर्भावः कर्म वा शौचं इति निश्चीयते ॥ ४ ॥ समितिषु प्रवर्तमानस्य प्राणीन्द्रियपरिहारः संयमः । ईर्यासमित्यादिषु वर्तमानस्य स्रुनेस्तत्प्रतिपालनार्थः प्राणीन्द्रियपरिहारः संयमः इत्युच्यते । एकेन्द्रियादि प्राणि-पीड़ापरिहारः प्राणिसंयमः । शब्दादिष्विन्द्रियार्थेषु रागानभिष्यङ्ग इन्द्रियसंयमः ।

तत्प्रतिपादनार्थः शुद्ध्यष्टकोपदेशः, तद्यथा—अण्टौ शुद्धयः-भावशुद्धिः, कालशुद्धिः, विनयशुद्धिः, ईर्यापथशुद्धिः, भित्ताशुद्धिः, प्रतिष्ठापनशुद्धिः, शयनासन-शुद्धिः, वाक्यशुद्धिश्चिति । तत्र भावशुद्धिः कर्मचयोपशमजनिता, मोत्तमार्गरुच्या-

स्रादि के स्रवसर प्राप्त होने पर कलुपता का न होना चम। है स्रथीत शरीर की स्थिति का कारण जो शुद्ध स्राहार उसकी खोज के लिये पर कुलों (गृहों) में जाते हुये मुनि को दुष्टजनों द्वारा गाली, हास्य, निरादर के वचन कहें जाने पर भी तथा ताइन, शरीर घात इत्यादि क्रोध उत्पन्न होने के निमित्त कारण मिलने पर भी परिणामों में मिलनता न स्राना, इस ही का नाम चमा कहा गया है।। १।।

उत्तम जाित श्रादि मद के श्रावेग से श्रभिमान का न होना मार्ट्य है।। २॥ योगों की श्राज्य है अर्थात् मन बचन कायरूप योगों की सरलता को श्राज्य कहा गया है।॥ ३॥ सत्जनों, से साध्यचन वोलना सत्य है अर्थात् प्रशस्त एवं श्रेष्ठ सज्जन पुरुषों से जो समीचीन बचन बोलना, यह सत्य कहलाता है।॥ ४॥ लोभ की निष्टित्त की प्रकर्षता होना, शौच है। श्रुचि नाम पवित्रता का है, श्रुचि के भाव व कर्म को शौच कहते हैं॥ ४॥ समितियों के पालन करने वाले मुनिराज का प्राणियों की रक्षा करना तथा इन्द्रियों के विषयों का निषेध संयम है, अर्थात् ईर्यासमिति श्रादि में प्रवंतमान मुनि का उनकी (समिति की) प्रतिपालना के लिये प्राणी पीड़ा परिहार एवं इन्द्रियविषयाशक्ति परिहार को संयम कहते हैं। एकेन्द्रियादि जीवों की हिंसा का त्यागाप्राणि संयम है, शब्दादि इन्द्रियविषयों में राग का लगाव न होना इन्द्रिय—संयम है।

उस संयम के विशेष निरूपण करने के लिये अथवा उसकी पालना के लिये अष्ट-शुद्धियों का उपदेश है । वे अष्टशुद्धि इस प्रकार हैं:---भावशुद्धि-कायशुद्धि-विनयशुद्धि-ईर्थापथ-शुद्धि-भित्ताशुद्धि-प्रतिष्ठापनशुद्धि-शयनासनशुद्धि-वाक्यशुद्धि । इनमें भावशुद्धि कर्म के हितप्रसादा, रागाद्युपण्लवरहिता । कायशुद्धिः निरावरणाभरणा, निरस्तसंस्कारा, यथाजातमलधारिणी, निराकृताङ्गविकारा । विनयशुद्धिः अर्हदादिषु परमगुरुषु यथाह पूजाप्रवणा, ज्ञानादिषु च यथाविधिभक्तियुक्ता, गुरोः सर्वत्रानुकृत्ववृत्तिः । ईर्यापथशुद्धिः नानाविधजीवस्थानयोन्याश्रयावबोधजनितप्रयत्नपरिहृतजन्तुपीहा, ज्ञानादित्यस्वेन्द्रियप्रकाशनिरीचितदेशगामिनी, द्रु तिवलम्बितसम्श्रांतिविस्मितली-लाविकारदिगान्तरावलोकनादिदोषविरहितगमना । भिचाशुद्धिः आवारस्त्रोक्तकाल-देशप्रकृतिप्रतिकृश्ला, लाभालाभमानापमानसमाममनोवृत्तिः, लोकगहितकृत्व-परिवर्जनपरा, चन्द्रगतिरिवहीनाधिकगृहा, विशिष्टोपस्थाना दीनानाथदानशाला-विवाहयजनगेहादि परिवर्जनोपलचिता, दीनवृत्तिविगमा, प्रासुकाहारगवेषणप्रशिधाना, आगमविहित निरवद्याशनपरिप्राप्तप्राणयात्राफला । प्रतिष्ठापनशुद्धिः, नखरोम-सिङ्घाणकनिष्ठीवनशुक्रोच्चारप्रस्रवर्णशोधने देहपरित्यागे च जंतूपरोधिवरिहता। शयनासनशुद्धिः, स्रीज्ञुद्रचौरपानाचशौर्द्धशाकुनिकादिपापजनवासा वर्ज्याः,

चयोपशम से उसक होती है, मोक्तमार्ग में राचि होने से परिणामों को निर्मल करने वाली है, तथा रागादि विकार से रहित है। १। कायशुद्धि, त्र्यावरण एवं त्राभूषणों से रहित, समस्त संस्कारों से अतीत, बालक (थथाजात) के समान घूलि धूसरित देह को धारण करने वाली शरीर विकारों से रहित है। २। विनयशुद्धि—परम गुरु अरहंतादि की यथा योग्य पूजा में तत्परता जहां रहती है, ज्ञानादि में यथाविधि भक्ति जहां की जाती है, गुरु के प्रति जहां सर्वत्र अनुकूल वृत्ति होती है। ३। ईर्यापथशुद्धि—नाना प्रकार के जीवों की उत्पत्ति के स्थान तथा योनिहप त्राश्रयों का बोध होने से ऐसा प्रयत्न करना जिससे जीवों को पीड़ा न हो, ज्ञानरूपी सूर्य से एवं इन्द्रियों से तथा प्रकाश से भन्ने प्रकार देखे हुए प्रदेश में गमन करना, जल्दी चलना, देर से चलना, चंचल उपयोग सहित चलना, साश्चर्य चलना, क्रीड़ा करते हुए चलना, विकार युक्त चलना, इधर उधर दिशाओं में देखते हुए चलना, इत्यादि चलने सम्बन्धी दोषों से रहित गमन करना । ४ । भिन्नाशुद्धि-श्राचार सूत्र में कहे श्रमुसार काल, देश, प्रकृति का बोध करना, लाभ-श्रलाभ, मान-श्रपमान में समान मनोवृत्तिः का रहना; लोकनिंद्य परिवारों में ऋहार के लिये नहीं जाना, चन्द्रमा के समान कम और अधिक गृहों की जिसमें मर्यादा हो, विशेष रूप से जो स्थान दीन-अनाथों के लिये दानशीला हो अथवा विवाह तथा यज्ञ जिस गृह में हो रहे हों, ऐसे स्थानों में आहार के लिये चर्या नहीं करनी ! (अन्तराय एवं अनेक उपवासों के पश्चात भी) दीनवृत्ति का न होना । प्राप्तक श्राहार खोजना ही जहां मुख्य तस्य है । श्रागम विधि के अनुसार निर्दोप भोजन की प्राप्ति से प्राणों की स्थिति मात्र है लदय जिसमें, ऐसी भिद्धा-शुद्धि है । ४ । प्रतिष्ठापनशुद्धि--नख-रोम-नासिका-मल-कफ-वीर्य-मल-मुत्र की चेपएाक्रिया में तथा शरीर के उठाने-बैठाने इत्यादि में जन्तुओं को बाधा न होने देना । ६। शयनासन-

अकृतिमगिरिगुहातरुकोटरादयः कृत्रिमाश्च शून्यागारादयो मुक्तमोन्दितावासा अना-त्मोद्देशनिर्वर्तिताः सेव्याः । वाक्यशुद्धिः, पृथिवीकायिकारमभादिप्रेरणरहिता, परुषनिष्ठुरादिपरपीडाकरप्रयोगनिरुत्सुका, व्रतशीलदेशनादिप्रधानफला, हितमित-मधुरमनोहरा, संयतस्ययोग्या, इति संयमान्तर्गताष्टशुद्धयः ॥ ६ ॥

कर्मचयार्थं तप्यत इति तपः । तद्द्विविधं, वोह्यमभ्यन्तरं च, तत्प्रत्येकं पड्विधम् ॥ ७ ॥ परिगृहनिवृत्तिस्त्यागः । परिगृहस्य चेतनाचेतनलचगास्य निवृत्तिस्त्यागः इति निश्चीयते अथवा संयतस्य योग्यं ज्ञानादिदानं त्याग इत्युच्यते ॥ = ॥ ममेदमित्यभिसंधिनिवृत्तिराकिंचन्यं । उपानेष्विप शरीरादिषु संस्कारापोद्याय ममेदमित्यभिसंधिनिवृत्तिराकिंचन्यमित्याख्यायते। नास्य किंचनास्ति इत्यिकंचनः, तस्य भावः कर्म वा आकिंचन्यम् ॥ ६ ॥ अनुभूतांगनास्मरणःतत्कथा-अवणा स्त्रीसंसक्तशयनासनादिवर्जनाद् ब्रह्मचर्यं। मया अनुभूतांगना कलागुणा-विशारदा इति समरणं तत्कथाअवणां रितपरिमलादिवासितं स्त्रीसंसक्तशयनासनमित्ये-

शुद्धि—स्त्री; खुद्र पुरुष; चौर; मद्यपायी; जुआरी; मद्य-विक्रेता तथा पित्त्यों को पकड़ने वाले आदि के स्थानों में नहीं बसना चःहिये। प्राकृतिक गिरि-गुफा, छुन्न का कोटर तथा बनाये हुए सूने घर, छूटे हुए, छोड़े हुए स्थानों में, जो अपने उद्देश से नहीं बनाये गये हों, बसना चाहिए। ७। वाक्यशुद्धि—पृथिवीकायिक आदि सम्बन्धी आरम्भ आदि की प्रेरणा जिस में नहों। जो कठोर निष्ठुर और पर पीड़ा कारी प्रयोगों से रहित हो। व्रतशील आदि का उपदेश देने वाली हो। हित मित मधुर मनोहर ऐसी संयमी के योग्य वाक्य शुद्धि है। म। इस प्रकार संयम के अंतर्गत आठ शुद्धियों का वर्णन हुआ।

कर्मच्य के लिये जो तथा जाये यह तथ है। यह तथ दो प्रकार है, बाह्य तथ, अंतरंग तथ । इनमें से प्रत्येक छः छः प्रकार का है ॥ ७ ॥ चेतन अचेतन परिग्रह की निवृत्ति को त्याग कहते हैं अथवा संयमी के योग्य ज्ञानादि के दान को भी त्याग कहा गया है ॥ = ॥ 'यह मेरा है" इस प्रकार के अभिप्राय का त्याग आकिचन्य है अर्थात जो शरीरादि प्राप्त परिप्रह हैं उनमें संस्कार न रहे इसके लिये "यह मेरा है" इस अभिप्राय की निवृत्ति को आर्किचन्य के नाम से कहा गया है। जिसके हुछ भी (परिप्रह) नहीं है वह अकिचन है उसका जो भाव अथवा कर्म उसे आर्किचन्य कहते हैं ॥ ६॥ अनुभूत स्त्री का समरण, उसकी कथा का अवण तथा स्त्री संसक्त शक्या आसन आदि स्थान के त्याग से ब्रह्मचर्य है अर्थात् "भैंने उस कला गुण विशारदा स्त्री को भोगा था" ऐसा स्मरण उसकी पूर्व कथा का अवण एवं रितकालीन सुगन्धित द्रव्यों की सुवास तथा स्त्रीसंसक्तशक्या आसन आदि के त्याग से परिपूर्ण ब्रह्मचर्य होता है। अथवा स्वतन्त्रता की प्राप्ति के लिये गुरु

वमादिवर्जनात् परिपूर्णं ब्रह्मचर्यमवतिष्ठते । स्व/तंत्र्यार्थं गुरौ ब्रह्मिणः चर्यमिति वा ।। १० ।। एवं दशधा धर्मः ।

द्वादशानुत्रेचाः कथ्यन्ते — अधु वाशरणासंसारं कत्वान्यत्वाशुचित्वास्रवसंवर-निर्जरालोक्कवोधिदुर्लभधमानुचिन्तनमनुत्रेचाः । अथाध्रु वानुत्रेचा कथ्यते । तद्यथा— द्रव्यार्थिकनयेन टङ्कोत्कीर्णज्ञायकैकस्वभावत्वेनाविनश्वरस्वभावनिजपरमात्मद्रव्या-दन्यद् भिन्नं यञ्जीवसंबन्धे अशुद्धनिश्चयनयेन सगादिविभावरूपं भावकर्म, अनु-पचरितासद्भृतव्यवहारेण द्रव्यकर्मनोकर्मरूपं च वर्थेव (उपचरितासद्भृतव्यवहारेण) तत्स्वस्वामिभावसम्बन्धेन गृहीतं यच्चेतनं वनितादिकम्, अचेतनं सुवर्णादिकं, तदुभयमिश्रं चेत्युक्तलच्यां तत्सर्वमध्रु वमिति भावियतव्यम् । तद्भावनासहितपुरुषस्य तेषां वियोगेऽपि सत्युच्छिष्टेष्विव ममत्वं न भवति तत्र ममत्वाभावादिवनश्वरनिज-परमात्मानमेव भेदाभेदरत्नत्रयभावनया भावयति, यादशमविनश्वरमान्मानं भावयति तादशमेवाच्यानन्तसुखस्वभावं स्रुक्तात्मानं प्रामोति । इत्यधु वानुप्रेचा गता ॥ १ ॥

स्वरूप ब्रह्म जो शुद्ध ऋात्मा उसमें चर्या होना ब्रह्मचर्य है।। १०।। इस प्रकार दश धर्म हैं॥

बारह अनुप्रचाओं को कहते हैं—अधुव, अशरण, संसार, एकत्व, अन्यत्व, अशु-चित्व, आस्रव, संवर, निर्जरा, लोक, बोधि दुर्लभ और धर्म इनका चिन्तवन करना, अनु-प्रेचा है। उनको विस्तार से कहते हैं—

श्रधु व अनुप्रेक्षा—द्रव्यार्थिक नय की अपेक्षा टंकोत्कीर्ण एक श्रायक स्वभाव से अविनाशी स्वभाव वाले निज परमात्म—द्रव्य से भिन्न, अशुद्ध निश्चयनय से जो जीव के रागादि विभावल्प भावकर्म एवं अनुपचरित असद्भूत व्यवहारनय से द्रव्यकर्म व शरीरादि नोकर्मरूप, तथा (उपचरित असद्भूत व्यवहारनय से) उनके स्वस्वामि—भाव सम्बन्ध से प्रहण किये हुए स्त्री श्रादि चेतन द्रव्य, सुवर्ण आदि अधेतन द्रव्य और चेतन—अचेतन मिश्र पदार्थ, उक्त लक्षण वाले ये सब पदार्थ अधु व (नाशवान) हैं; इस प्रकार चिन्तन करना चाहिए। उस भावना सहित पुरुष के, उन स्त्री आदि के वियोग होने पर भी, भूठे भोजनों के समान, ममत्व नहीं होता। उनमें ममत्व का अभाव होने से अविनाशी निज परमात्मा को ही भेद, अभेद रूप रतनत्रय की भावना द्वारा भाता है। जैसो अविनिश्वर आत्मा को भाता है, वैसी ही श्रव्य श्रनन्त सुख स्वभाव वाली मुक्त आत्मा को प्राप्त कर लेता है। इस प्रकार अधु व भावना है। १।

त्रथाशरणानुप्रेचा कथ्यते — निश्चयरत्नत्रयपरिणतं स्वशुद्धात्मद्रव्यं तद् बहिरङ्गसहकारिकारणभूतं पञ्चपरमेष्ठ-घाराधनञ्ज शरणम्, तस्माद्बहिर्भूता ये देवे-न्द्रचक्रवित्तिसुभटकोटिभटणुत्रादिचेतना गिरिदुर्गभूविवरमणिमन्त्राज्ञात्रासादीषधादयः पुनरचेतनास्तदुभयात्मका मिश्राश्च मरणकालादौमहाटच्यां, व्याघ्रगृहीतमृगवालस्येव, महासमुद्रे पोतच्युतपिचण इव शरणां न भवन्तीति विज्ञेयम् । तद्विज्ञाय भोग-कांचारूपनिदानबन्धादिनिरालम्बने स्वसंवित्तिसमुत्यन्तसुखामृतमालम्बने स्वशुद्धा-तमन्येवावलम्बनं कृत्वा भावनां करोति । यादशं शरणभूतमात्मानं भावयति तादशमेव सर्वकालशरणभूतं शरणागतवज्रपञ्जरसदशं निजशुद्धात्मानं प्राभोति । इत्यशरणानुप्रेचा व्याख्याता ॥ २ ॥

श्रथ संसारानुष्ट्रेचा कथ्यते — शुद्धात्मद्रव्यादितराणि सपूर्वापूर्विमिश्रपुद्-गलद्रव्याणि ज्ञानावरणादिद्रव्यकर्मरूपेण, शरीरपोषणार्थाशनपानादिपञ्चेन्द्रिय-विषयरूपेण चानन्तवारान् गृहीत्वा विश्वकानीति द्रव्यसंसारः । स्वशुद्धात्मद्रव्य-संवन्धिसहजशुद्धलोकाकाशप्रमितासंख्येयपदेशेभ्यो भिन्ना ये लोकचेत्रपदेशास्तत्रै-

अशरण अतुप्रेचाः—निश्चय रानत्रय से परिणत जो स्वशुद्धाःम द्रव्य और उसकी बहिरंग सहकारीकारण भूत वंचपरमेष्ठियों की आराधना, यह दोनों शरण (रचक) है। उनसे भिन्न जो देव. इन्द्र, चक्रवर्ती, सुभट, कोटिभट और पुत्र आदि चेतन पदार्थ तथा पर्वत, किला, भोंहरा, मणि, मन्त्र, तंत्र, आज्ञा, प्रासाद (महल) और औषधि आदि अचेतन पदार्थ तथा चेतन—अचेतन मिश्रित पदार्थ ये कोई भी भरण आदि के समय शरण नहीं होते; जैसे महावन में व्याच्र से पकड़े हुए हिरण के बच्चे को अथवा गहासभुद्र में जहाज से खुटे हुए पची को कोई शरण नहीं होता, ऐसा जानना चाहिए। अन्य पदार्थों को अपना शरण न जानकर, आगामी भोगों की वांछाह्मप निदानवंध आदि का अवलम्बन न लेकर तथा स्वा- सुभव से उत्पन्न सुख हम अमृत का धारक निज-शुद्ध-आत्मा का ही अवलम्बन करके, उस शुद्ध-आत्मा की भावना करता है। जैसी आत्मा को यह शरणभूत सता है, वैसे ही सदा शरणभूत, शरण में आये हुए के लिए बज्र के पिंजरे के समान, निज-शुद्धआत्मा को प्राप्त होता है। इस प्रकार अशरण अनुप्रेचा का व्याख्यान हुआ। २।

संसारानुप्रेचा—शुद्ध-त्रात्मद्रध्य से भिन्न सपूर्व (पुराने) त्रपूर्व (तये) तथा मिश्र ऐसे पुद्गल द्रव्यों को ज्ञानावरण त्रादि द्रव्यकर्म रूप से तथा शरीर पोषण के लिए भोजनपत्त त्रादि पांचों इन्द्रियों के विषय रूप से इस जीव ने त्रातन्त बार प्रहण करके छोड़ा है, इस प्रकार 'द्रव्यासंसार है'। निज-शुद्धत्रात्म द्रव्य सम्बन्धी जो सहज शुद्ध लोकाकाश प्रमाण त्रासंख्यात प्रदेश हैं, उनसे भिन्न लोक-चेत्र के सर्व प्रदेशों में एक-एक प्रदेश को व्याप्त करके,

कैंकं प्रदेशं व्याप्यानन्तवारान् यत्र न जातो न मृतोऽयं जीवः स कोऽपि प्रदेशो नास्तीति चेत्रसंसारः । स्वशुद्धात्मानुभृतिरूपनिर्विकलपसमाधिकालं विद्वाय प्रत्येकंदश-कोटाकोटिसागरोपमप्रमितोत्सपिंएयधसपिंएयेकैकसमये नानापरावर्शनकालेनानन्तवारान्यं जीवो यत्र न जातो न मृतः स समयो नास्तीति कालसंसारः । अभेदरत्नत्रयात्मक-समाधिवलेन सिद्धगतौ स्वात्मोपलव्धिलच्चणसिद्धपर्यायरूपेख योऽसावुत्पादो भवस्तं विद्वाय नारकतिर्यग्मनुष्यभवेषु तथैव देवभवेषु च निश्चयरत्नत्रयभावनारिदतमोगा-कांचानिदानपूर्वकद्रव्यतपश्चरणरूपजिनदीचावलेन नवग्र वेयकपर्यन्तं, "सक्को सद्दर्गमिहस्सी दिक्खणइंदा य लोयवाला य । लोयंतिया य देवा तच्छ चुदा णिच्छदिं जंति । १।" इति गाथाकथितपदानि तथागमनिषिद्धान्यन्यपदानि च त्यक्त्वा भवविध्वंसकनिजशुद्धात्मभावनारिद्दतो भवोत्पादकमिथ्यात्वरागादिभावनासिदतश्च सन्नयं जीवोऽनन्तवारान् जीवितो मृतश्चिति भवससारो ज्ञातव्यः ।

अथ भावसंसारः कथ्यते । तद्यथा — सर्वजधन्यप्रकृतिबन्धप्रदेशबन्धिन-मित्तानि सर्वजधन्यमनोवचनकायपरिस्पन्दरूपाणि श्रेण्यसंख्येयभागप्रमितानि

अनन्त बार यह जीव उत्पन्न न हुआ हो और मरा न हो, ऐसा कोई भी प्रदेश नहीं है। यह चित्रसंसार' है। निज-शुद्धआत्म अनुभव हप निर्विकलप समाधि के काल को छोड़कर (प्राप्त न करके) दशकोटाकोटी सागर प्रमाण उत्सिपी काल और दशकोटाकोटी सागर प्रमाण अवसर्पिणी काल के एक-एक समय में अनेक परावर्त्तन काल से यह जीव अनन्त बार जन्मा न हो और मरा न हो ऐसा छोई भी समय नहीं है। इस प्रकार 'कालसंसार' है। अभेद रत्नत्रयात्मक ध्यान के बल से सिद्धगति में निज-आत्मा की उपलब्धि रूप सिद्ध पर्याय रूप उत्पाद के सिवाय नारक, त्रियंकच, मनुष्य और देवों के भयों में निश्चय रत्नत्रय की भावना से रहित और भोग-वांछादि निदान सिहत द्रव्यतपश्चरण रूप मुनि दीचा के बल से नव में वेयक तक, 'प्रथम स्वर्ग का इन्द्र, प्रथम स्वर्ग की इन्द्राणी शची, दक्षिण दिशा के इन्द्र, लोकपाल और लोकान्तिक देव ये सब स्वर्ग से च्युत होकर निवृत्ति ( मोच ) को प्राप्त होते हैं। १।' गाथा में कहे हुए पढ़ों को तथा आगम में निषिद्ध अन्य उत्तम पढ़ों को छोड़ कर भव नाशक निज-आत्मा की भावना से रहित व संसार को उत्पन्न करने वाले मिध्यत्व व राग आदि मावों से सहित हुआ, यह जीव अनन्त वार जन्मा है और मरा है। इस प्रकार 'भवसंसार' जानना चाहिए।

अब भाव संसार को कहते हैं—सबसे जघन्य प्रकृतिबन्ध व प्रदेशबन्ध के कारणभूत सर्व जघन्य मन, वचन, काय के अवलम्बन से परिस्पन्द रूप, श्रेणी के असंख्यातवेभाग प्रमाण तथा चार स्थानों में पतित (बृद्धि हानि), ऐसे सर्व जवन्य योगस्थान होते हैं। इसी चतुःस्थानपतितानि सर्वजघन्ययोगस्थानानि भवन्ति तथैव सर्वोत्कृष्टप्रकृतिबन्ध-प्रदेशबन्धनिमित्तानि सर्वोत्कृष्टमनोवचनकायव्यापारहृपाणि तद्योग्यश्रेणयसंख्येय-भागप्रमितानि चतुःस्थानपतितानि सर्वोत्कृष्टयोगस्थानानि च भवन्ति । तथैव सर्वज-घन्यस्थितिबन्धनिमित्तानि सर्वजघन्यकृषायाध्यवसायस्थानानि तद्योग्यासंख्येयलोक-प्रमितानि षट्स्थानपतितानि च भवन्ति । तथैव च सर्वोत्कृष्टस्थिति बंधनिमित्तानि सर्वोत्कुष्टकपायाभ्यवसायस्थानानि तान्यप्यसंख्येयलोकप्रमितानि पट्स्थानपतितानि च भवन्ति । तथैव सर्वज्ञघन्यानुभागबन्धनिमित्तानि सर्वजघन्यानुभागाध्यवसाय-स्थानानि तान्यप्यसंख्येयलोकप्रमितानि षट्स्थानपतितानि भवन्ति । तथैव च सर्वो-त्क्रुष्टानुभागबंधनिमित्तानि सर्वोत्क्रुष्टानुभागाध्यवसायस्थानानि तान्यप्यसंख्येय-लोकप्रमितानि षट्स्थानपतितानि च विज्ञेयानि । तेनैव प्रकारेश स्वकीयस्वकीय-जधन्योत्कृष्टयोर्मध्ये तारतम्येन मध्यमानि च भवन्ति । तथैव जधन्यादुत्कृष्टपर्य-न्तानि ज्ञानावरणादिमुलोत्तरप्रकृतीनां स्थितिवंधस्थानानि च । तानि सर्वाणि पर-मागमकथितानुसारेगानन्तवारान् अमितान्यनेन जीवेन, परं किन्तु पूर्वोक्तसमस्त-प्रकृतिबन्धादीनां सद्भावविनाशकारणानि विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिजपरमात्मतस्व-सम्यक्श्रद्धानज्ञानातुचरग्रह्मपाग्चि यानि सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राग्वि तान्येव न लब्धानि । इति भावसंसारः ।

प्रकार सर्व उत्कृष्ट प्रकृति बन्ध व प्रदेश बन्ध के कारणभूत, सर्वोत्कृष्ट मन, वचन, काय के व्यापार रूप, यथायोग्य श्रेणी के त्रासंख्यातवें भाग प्रमाण, चार स्थानों में पतित सर्वोत्कृष्ट योगस्थान होते हैं। इसी प्रकार सर्वजघन्य स्थिति बन्ध के कारणभूत, ऋपने योग्य ऋसंख्यात लोक प्रमास, पट् स्थान वृद्धिहानि में पतित सर्वजघन्य कषाय अध्यवसाय स्थान होते हैं। इसी तरह सर्वेत्कृष्ट स्थिति बन्ध के कारणभूत सर्वोत्कृष्ट कषाय अध्ययसाय स्थान हैं, वे भी त्र्यसंख्यात लोक-प्रमाण श्रीर षट् स्थानों में पतित होते हैं। इसी प्रकार सबसे जघन्य <del>त्रानुभाग बन्ध के कारणभूत सबसे जघन्य ऋनुभाग श्रध्यवसाय स्थान हैं, वे भी ऋसं-</del> ख्यात लोक-प्रमाण तथा पट स्थान पतित हानिवृद्धि रूप होते हैं। इसी प्रकार सबसे उत्कृष्ट श्रनुभाग बंध के कारण जो सर्वोत्कृष्ट श्रनुभाग श्रध्यवसाय स्थान हैं वे भी श्रसंख्यात लोक प्रमाण श्रीर पट्स्थान पतित जानने चाहिये। इसी प्रकार से अपने-अपने जघन्य और उत्क्रष्टों के बीच में तारतम्य से मध्यम भेद भी होते हैं। इसी तरह जघन्य से उत्कृष्ट तक ज्ञानावरण त्यादि मूल तथा उत्तर प्रकृतियों के स्थिति बंधस्थान हैं। उन सब में, परमागम अनुसार, इस जीव ने अनन्त बार भ्रमण किया, परन्तु पूर्वोक्त समस्त प्रकृति बंध आदि की सत्ता के नाश के कारण जो विशुद्ध ज्ञानदर्शन स्वभाव निज परमात्मतत्त्व के सम्यक्-श्रद्धान, ज्ञान, त्र्याचरण रूप जो सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र हैं, उनको इस जीव ने प्राप्त नहीं किया। इस प्रकार 'भावसंसार' है।

एवं पूर्वोक्त प्रकारेश द्रव्य चेत्रकाल भवभावरूपं पञ्च प्रकारं संसारं भावयतोऽस्य जोवस्य संसारातीतस्वशुद्धात्मसंवित्तिविनाशकेषु संसारद्विकारशेषु मिथ्यात्वाविरतिप्रमादक पाययोगेषु परिणामो न जायते, किन्तु संसारातीतसुखास्वादे रतो
भूत्वा स्वशुद्धात्मसंविज्ञिष्ठलेन संसारविनाशक निजनिरञ्जनपरमात्मन्येन भावनां
करोति । ततस्च यादशमेव परमात्मानं भावयति तादशमेव लब्ध्वा संसारविल् चार्थे
मोचेऽनन्तकालं तिष्ठतीति । अयं तु विशेषः—नित्यनिगोदजीवान् विद्वाय, पश्चप्रकारसंसारव्या ख्वानं ज्ञातव्यम् । कस्मादिति चेत्—नित्यनिगोदजीवानं कालत्रयेऽपि तसत्वं नास्तीति । तथा चोक्तं—'अस्थि अर्याता जीवा जेहि या पत्तो
तसाया परिणामो । भावकलंकसु पउरा शिगोदवासं या मुंचिति । १।' अनुपममद्वितीयमनादि मिथ्य। दशोऽपि भरतपुत्रास्त्रयोविंशत्यधिक नवशतपरिमाखास्ते च
नित्यनिगोदवासिनः चित्तकर्माया इन्द्रगोपाः संजतास्तेषां च पुञ्जीभृताना ग्रुपरि
भरतद्दितना पादो दत्तस्ततस्ते मृत्वापि वर्द्धनकुमार। दयो भरतपुत्रा जातास्ते च
केनचिदिपि सह न वदन्ति । ततो भरतेन समवसरयो भगवान् पृष्टो, भगवता च
प्राक्तनं गृत्तानां कथितम् । तच्छ्यु त्वा ते तपो गृहीत्वा च श्वास्तोककालेन मोत्तं

इस प्रकार से दुःख, चेत्र, काल, भय और भावरूप पाँच प्रकार के संसार को चिन्तन करते हुए इस जीव के, संसार रहित निज शुद्ध आत्मझ न का नाश करने वाले तथा संसार की वृद्धि के कारणभूत जो मिध्यात्व, अविरति, प्रमाद, क्रपाय और योग हैं, उनमें परिणाम नहीं जाता किन्तु वह संसारातीत ( संसार में प्राप्त न होने वाला अतीन्द्रिय ) सुख के अनुभव में लीन होकर, निज-शुद्धकाताज्ञान के बल से संसार को **नष्ट करने वाले निज**-निरंजन-परमात्मा में भावना करता है। तदनन्तर जिस प्रकार के परमात्मा को भाता है। उसी प्रकार के परमात्मा को प्राप्त होकर संसार से विलच्चण मोच्च में <mark>अनन्तकाल तक रह</mark>ता है। यहाँ विशेष यह है—नित्य निगोद के जीवों को छोड़कर, पंच प्रकार के संसार का व्याख्यान जानना चाहिये (नित्य-निगोदी जीव इस पंच प्रकार के संसार में परिश्रमण नहीं करते); क्योंकि, नित्य निगोदवर्ती जीवों को तीन काल में भी त्रसपर्याय नहीं मिलती । सो कहा भी है- ऐसे अनन्त जीव हैं कि जिन्होंने त्रसपर्याय को अभी तक प्राप्त ही नहीं किया श्रीर जो माव-कलकों (श्रशुभ परिएजां) से भरपूर हैं, जिससे वे निगोद के निवास की कभी नहीं छोड़ते। किन्तु यह वृत्तान्त अनुपम और अद्वितीय है कि नित्य निगोदवासी अनादि मिथ्यादृष्टि नौ सौ तेईस जीव, कर्मों की निर्जरा ( मंद ) होने से, इन्द्रगोप (मखमली लाल कीड़े ) हुए; उन सबके ढेर पर भरत के हाथी ने पैर रख दिया इससे वे मर कर, भरत के वर्द्धनकुमार आदि पुत्र हुए। वे पुत्र किसी के भी साथ नहीं बोलते थे। इसलिये भरत ने समवसर्ण में भगवान से पूछा, तो भगवान ने उन पुत्रों का पुराना सब बृत्तान्त कहा।

गताः । श्राचाराराधनाटिप्यग्रे कथितमास्ते । इति संसारानुप्रेचा गता । ३ ।

श्रथेकत्वानुप्रेचा कथ्यते । तद्यथा—निश्चयरत्नत्रयेकलच्छिकत्वभावना-परिण्यतस्यास्य जीवस्य निश्चयनयेन सहजानन्दसुखाद्यनन्तगुणाधारभूतं केवलज्ञान-मेवैकं सहजं शरीरम् । शरीरं कोऽर्थः ? स्वरूपं, न च सप्तधातुमयौदारिकशरीरम् । तथैवार्चरीद्रदुध्यनिविलच्चणपरमसामायिकलच्चणैकत्वभावनापरिणतं निजात्मतन्त्व-मेवैकं सदा शाश्वतं परमहितकारी परमोवन्यु, न च विनश्चराहितकारी पुत्रकलत्रा-दिः । तेनैव प्रकारेण परमोपेचासंयमलच्चणैकत्वभावनासहितः स्वशुद्धात्मपदार्थ एक एवाविनश्वरहितकारी परमोऽर्थः, न च सुवर्णाद्यर्थः । तथैव निर्विकल्पसमाधि-सम्रत्यन्तनिर्विकारपरमानन्दैकलच्चणानाकुलत्वस्वभावात्मसुखमेवैकं सुखं न चाकु-लत्वोत्पादकेन्द्रियसुखमिति । कस्मादिदं देहवन्धुजनसुवर्णाद्यर्थेन्द्रियसुखादिकं जीवस्य निश्चयेन निराकृतमिति चेत् ? यतो मरणकाले जीव एक एव गत्यन्तरं गच्छिति न च देहादीनि । तथैव रोगव्याप्तिकाले विषयकपायादिदुध्यानरहितः

उसको सुनकर उन सब वर्द्धनकुमारादि ने तप श्रहण किया और बहुत थोड़े काल में मोच्च चले गये।' यह कथा आचाराराधना की टिप्पणी में कही गई है। इस प्रकार 'संसार अनुप्रेचा' का व्याख्यान हुआ। ३।

त्रव एकत्व-अनुप्रेचा को कहते हैं—निश्चयरत्नत्रय लच्चण वाली एकत्य भावना में परिणत इस जीव के निश्चयनय से स्वाभाविक त्रानन्द ज्ञादि ज्ञनन्त गुणों का ज्ञाधारहण केवल ज्ञान ही एक स्वाभाविक शरीर है। यहां 'शरीर' शब्द का अर्थ 'स्वहण' है, न कि सात धातुओं से निर्मित ज्ञौदारिक शरीर। इसी प्रकार ज्ञान्ते ज्ञोर रीद्र दुर्ध्वानों से विलच्चण परमसामायिक हर एकत्व भावना में परिणत जो एक ज्ञपना ज्ञास्मा है वही सदा ज्ञविनाशी ज्ञौर परमहितकारी व परम वन्धु है; विनश्यर व अहितकारी पुत्र, मित्र, कलत्र ज्ञादि वन्धु नहीं हैं। उसी प्रकार परम उपेचा संयमहण एकत्व भावना से सहित जो नित्र शुद्धास्म पदार्थ है, वह ही एक अविनाशी तथा हितकारी परम अर्थ है, सुवर्ण ज्ञादि परम-अर्थ नहीं हैं। एवं निर्विकल्प-ध्यान से उत्पन्न निर्विकार परम-आनन्द-लच्चण, आकुलतारहित ज्ञात्म-सुख ही एक सुख है ज्ञौर आकुलता को उत्पन्न करने वाला इन्द्रियजन्य जो सुख है वह सुख नहीं हैं। शंका—शरीर, वन्धुजन तथा सुवर्ण ज्ञादि अर्थ ज्ञौर इन्द्रिय सुख ज्ञादि को निश्चयनय से जीव के लिये हेय क्यों कहे हैं समाधान—मरण समय यह जीव अर्थला ही दूसरी गति में गमन करता है, देह ज्ञादि इस जीव के साथ नहीं जाते। तथा जब जीव रोगों से घर जाता है तब विषय कथाय ज्ञादि हम दुर्ध्यान से रहित एक-निज्युद्ध-आत्मा ही इसका सहायक होता है। शंका—वह कैसे सहायक होता है श उत्तर—यदि जीव का वह इसका सहायक होता है। शंका—वह कैसे सहायक होता है श उत्तर—यदि जीव का वह

स्वशुद्धात्मैकसहायो भवति । तदिष कथमिति चेत् ? यदि चरमदेहो भवति विहें केवलज्ञान।दिव्यक्तिरूपं मोचं नयति, अचरमदेहत्य तु संसारिस्थिति स्तोकां कृत्वा देवेन्द्राद्यभ्युद्यसुखं दत्वा च पश्चात् पारम्पर्येण मोचं प्रापयतीत्यर्थः । तथा चोक्तम्—"सम्गं तवेण सव्वो, वि पावए तहि वि काणजोयेण । जो पावह सो पावह, परलोए मासयं सोक्खं । १।" एवमेकत्वभावनाफलं ज्ञात्वा निरन्तरं निजशुद्धात्मैकत्वभावना कर्तव्या। इत्येकत्वानुष्रेचा गता।) ४।।

त्रथान्यत्वानुप्रेत्तां कथयति । तथा हि — पूर्वोक्तानि यानि देहवन्युजनसुत्रणाद्यर्थेन्द्रियसुखादीनि कर्माधीनत्वे विनश्वराणि तथैव हेयभृतानि च, तानि
सर्वाणि टङ्कोत्कीर्णज्ञायकैकस्त्रभावत्वेन नित्यात्मर्गप्रकारोपादेयभृतान्निर्विकारपरमचैतन्यचिच्चमत्कारस्त्रभावान्निजपरमात्मपदार्थान्निश्चयनयेनान्यानि भिन्नानि ।
तेभ्यः पुनरात्माप्यन्यो भिन्न इति । श्रयमत्र भावः — एकत्वानुप्रेत्तायामेकोऽहिमत्यादिविधिरूपेण च्याख्यानं, श्रन्यत्वानुप्रेत्तायां तु देहादयो मत्सकाशादन्ये,
मदीया न भवन्तीति निषेधरूपेण । इत्येकत्वान्यत्वानुप्रेत्तायां विधिनिषेधरूप एव
विशेषस्तात्वर्यं तदेव । इत्यन्यत्वानुप्रेत्ता समाप्ता । ३ ।

श्रंतिम शरीर हो, तब तो केवलज्ञान आदि की प्रकटताहर मोन में ले जाता है, यदि श्रंतिम शरीर न हो, तो वह संसार की स्थिति को कम करके देवेन्द्रिय आदि सांसारिक सुख को देकर तत्पश्चान परम्परा से मोन की प्राप्ति कराता है। यह निष्कर्ष है। कहा भी है— 'तप करने से स्वर्ग सब कोई पाते हैं, परन्तु ध्यान के योग से जो कोई स्वर्ग पता है वह अप्रिम भव में अन्त्र सुख को पाता है।। १।।' इस तरह एकत्व भावना के फल को जान कर, सदा निज-शुद्धआत्मा में एकत्व ६प भावना करनी चाहिये। इस प्रकार 'एकत्व' अनुप्रेन्ना समाप्त हुई।। ४।।

श्रव शन्यत्व श्रनुप्रेचा कहते हैं—पूर्वोक्त देह, बंधुजन, सुवर्ण श्रादि श्रर्थ श्रीर इन्द्रिय सुख श्रादि कमीं के श्रधीन हैं, इसी कारण विनाशशील तथा हेय भी हैं। इस कारण टंकोक्जीर्ण ज्ञायक रूप एक स्वभाव से नित्य, सब प्रकार उपादेयभूत निर्विकार—परम चैतन्य चित्—चमत्कार स्वभाव रूप जो निज-परमात्म पदार्थ है, तिश्चयनय की श्रपेचा उससे वे सब देह श्रादि भिन्न हैं। श्रात्मा भी उनसे भिन्न हैं। भावार्थ यह है-—एकत्व अनुप्रेचा में तो 'मैं एक हूँ' इत्यादि प्रकार से विधि रूप व्याख्यान है और अन्यत्व श्रनुप्रेचा में 'देह श्रादिक पदार्थ मुक्तत भिन्न हैं, ये मेरे नहीं हैं' इत्यादि निषेध रूप से वर्णन है। इस प्रकार एकत्व श्रीर अन्यत्व इन दोनों अनुप्रेचाश्रों में विधि निषेध रूप का ही अन्तर है, तात्वर्य दोनों का एक ही है। ऐसे 'अन्यत्व' अनुप्रेचा समाप्त हुई।। ४।।

श्रतः परं अशुचित्वानुत्रेचा कथ्यते । तद्यथा—सर्वाशुचिशुकशोखितकारणोत्पन्नत्वाचर्यंव "वसासृग्मांसमेदोऽस्थिमञाशुकाखि धातवः" इत्युक्ताशुचिसप्तधानुमयत्वेन तथा नासिकादिनवरन्धद्वारेरिप स्वरूपेणाशुचित्वाचर्यंव मूत्रपुरीषाद्यशुचिमलानाग्रुत्पत्तिस्थानत्वाच्चाशुचिरयं देदः । न केवलमशुचिकारस्यत्वेनाशुचिः स्वरूपेणाशुच्युत्पादकत्वेन चाशुचिः, शुचि सुगन्धमान्यवस्त्रादीनामशुचित्वोत्पादकत्वाच्चाशुचिः । इदानीं शुचित्वं कथ्यते—सहजशुद्धकेवलज्ञानादिगुस्तानामाधारमृतत्वात्स्वयं निश्चयेन शुचिरूवं कथ्यते—सहजशुद्धकेवलज्ञानादिगुस्तानामाधारमृतत्वात्स्वयं निश्चयेन शुचिरूवं कथ्यते—सहजशुद्धकेवलज्ञानादिगुस्तानामाधारमृतत्वात्स्वयं निश्चयेन शुचिरूवं कथ्यते—सहजशुद्धकेवलज्ञानादिगुस्तानामाधारमृतत्वात्स्वयं निश्चयेन शुचिर्वं विश्वक्षपरदेहभत्तीए । १।' इति गाधाकथितनिर्मलब्रह्वचर्यं तत्रेव निजपरमात्मिन स्थितानामेव
लभ्यते । तथैव "ब्रह्मचारी सदा शुचिः' इतिवचनात्तथाविधब्रह्मचारिस्मामेव
स्थितं न च कामकोधादिरतानां जलस्नानादिस्रौचेऽपि । तथैव च—''जन्मना
जायते शुद्धः कियया द्विज उच्यते । श्रुतेन श्रोत्रियो द्वेयो ब्रह्मचर्येख ब्राह्मसः ।१।''
इतिवचनात्त एव निश्चयशुद्धाः ब्राह्मसाः । तथा चोक्तं नारायस्थेन युधिष्ठिरं प्रति
विशुद्धात्मनदीरनानमेव परमशुचित्वकारस्यं, न च लौकिकगङ्गादितीर्थे स्नानादिकम् ।

इसके आगे अशुचित्व अनुप्रेचा को कहते हैं—सब प्रकार से अपवित्र वीर्य और रज से उत्पन्न होने के कारण, 'वसा, रुधिर, मांस. मेद, अस्थि (हाइ), मज्जा और शुक धातु हैं' इन अपवित्र सात धातुमय होने से, नाक आदि नौ छिद्र द्वार होने से, स्वरूप मे भी अशुचि होने के कारण तथा मृत्र, विष्ठा आदि अशुचि मलों की उत्पत्ति का स्थान होने से ही यह देह अशुचि नहीं है; किंतु यह शरीर अपने संसर्ग से पवित्र-सुगन्ध-माला व वस्त्र आदि में भी अपवित्रता कर देता है, इसलिये भी यह देह अशुचि है।

श्रव पित्रता को बतलाते हैं—संहण-शुद्ध केवलज्ञान श्रादि गुण का श्राधार होने से श्रौर निश्चय से पित्रत्र होने से यह परमात्मा ही शुचि है। 'जीव बद्ध है, जीव ही में जो मुनि की चर्या होती है उसको परदेह की सेवा रहित ब्रह्मचर्य जानो । इस गाथा में कहा हुआ जो निर्मल ब्रह्मचर्य है, वह निज परमात्मा में स्थित जीवों को ही मिलता है। तथा 'ब्रह्मचारी सदा पित्रत्र है' इस वचन से पूर्वोक्त प्रकार के ब्रद्भचारियों के ही पित्रता है। जो काम, क्रोध श्रादि में लीन जीव हैं, उनके जल-स्नान श्रादि करने पर भी पित्रता नहीं है। क्योंकि 'जन्म से शूद्र होता है, क्रिया से द्विज कहलाता है, श्रुत शास्त्र से श्रोत्रिय श्रौर ब्रह्मचर्य से ब्राह्मण जानना चाहिये। १।' इस श्राममवचनानुसार वे (परमात्मा में लीन) ही वास्तिवक शुद्ध ब्राह्मण हैं। नारायण ने युधिष्ठिर से कहा भी है—'विशुद्ध श्रात्मा स्पी शुद्ध नदी में स्नान का करना ही परम पित्रता का कारण है, लौकिक गंगा श्रादि तीर्थों में स्नान का करना श्रीच का कारण नहीं है। 'संयम रूपी जल से भरी, सत्य रूपी प्रवाह

"ग्रात्मा नदी संयमतोयपूर्णा सत्यावहा शीलतटा दयोमिः । तत्राभिषेकं कुरु पाण्डुपुत्र न वारिणा शुद्ध्यति चान्तरात्मा । १।" इत्यशुचित्वानुप्रेचा गता । ६।

श्रत उर्ध्वमास्रवानुत्रेना कथ्यते । समुद्रे सिन्छद्रपोतवद्यं जीव इन्द्रि-याद्यास्त्रवैः संसारसागरे पततीति वार्तिकम् । श्रतीन्द्रियस्वशुद्धात्मसंवित्तिवित्तन्त्वः णानि स्पर्शनरसन्धाणचन्नुःश्रोत्राणीन्द्रियाणि भएयन्ते । परमोपशममृतिपरमा-त्मस्वभावस्य न्रोभोत्पादकाः क्रोधमानमायालोभक्षपाया श्रमिधीयन्ते । रागादि-विकल्पनिवृत्तिस्पायाः शुद्धात्मानुभूतेः प्रतिकृत्नानि हिंसानृतस्तेपात्रक्षपिगृहप्रवृत्ति-स्पाणि पत्राव्रतानि । निष्क्रियनिर्विकारात्मतन्त्राद्विपरीतो मनोवचनकायव्यापार-स्पाण परमागमोक्ताः सम्यक्त्विक्रयाः मिथ्यात्विक्रयेत्यादिपञ्चितिक्रयाः उच्यन्ते । इन्द्रियकषायाव्रतिक्रयास्त्रपात्मां स्वस्त्यमेतद्विक्षेपम् । यथा समुद्रे अने-करत्नभाणडपूर्णस्य सिन्छद्रपोतस्य जलप्रवेशे पातो भवति, न च वेलापत्तनं प्रामोति । तथा सम्यग्दर्शनज्ञान्चारित्रलक्षणामृल्यरत्नभाणडपूर्णजीवपोतस्य पूर्वो-कासवद्वारैः कर्मजलप्रवेशे सित संसारसमुद्रे पातो भवति, न च केवलज्ञानाव्यावा-

शील रूप तट और दयायय तरङ्गों की धारक जो आत्मा रूप नदी है, उसमें हे पाग्डुपुत्र युधिष्ठिर ! स्नान करो क्योंकि, अन्तरात्मा जल से शुद्ध नहीं होता ।१।' इस प्रकार अशुचित्व अनुप्रेचा का वर्णन हुआ।। ६।।

अब आगे आस्वानुप्रेत्ता को बहते हैं। जैसे छेद वाली नाय समुद्र में इवती है, उसी तरह इन्द्रिय आदि छिद्रों द्वारा यह जीव संसार—समुद्र में गिरता है, यह वात्तिक है। अतीन्द्रिय निज-शुद्धआत्मज्ञान से विलत्ताण स्पर्शन, रसना, नाक, नेत्र और कान ये पाँच इन्द्रियाँ हैं। परम उपशम रूप परमात्म स्वभाव को त्तोभित करने वाले कोध, मान, माया व लोभ ये चार कवाय कह जाते हैं। राग आदि विकल्पों से रहित ऐसे शुद्ध-आत्मानुभव से प्रतिकृत हिंसा, मूठ, चोरी, ऋबहा और परिष्रह इन पाँचों में प्रवृत्ति रूप पाँच अत्रत हैं। किया रहित और निर्विकार आत्मतत्त्व से विपरीत मन वचन काय के व्यापार रूप शास्त्र में कही हुई सम्यक्किया मिध्यात्व किया आदि पच्चीस किया हैं। इस प्रकार इन्द्रिय, कपाय, अव्रत, किया रूप आस्वों का स्वरूप जानना चाहिये। जैसे समुद्र में अनेक रत्नों से भरा हुआ छिद्र सहित जहाज जल के प्रयेश से इब जाता है, समुद्र के किनारे पत्तन (नगर) को नहीं पहुंच पाता। उसी प्रकार सम्यन्दर्शन ज्ञान चारिय रूप अमृत्य रत्नों से पूर्ण जीव रूपी जहाज, इन्द्रिय आदि आसवों द्वारा कर्म रूपी जल का प्रवेश हो जाने पर, संसार रूपी समुद्र में डूब जाता है। केवलज्ञान अव्यावाध सुख आदि अनंत गुण्मय रत्नों से पूर्ण व मुक्ति

श्रमुखाद्यनन्तगुण्रस्तपूर्णमुक्तिवेसापत्तनं प्रामोतीति । एवमास्रवगतदोषानुचिन्तन-मास्रवानुप्रेचा झातव्येति । ७ ।

त्रथ संवरानुप्रेचा कथ्यते—यथा तदेव जलपात्रं छिद्रस्य भम्पने सित जलप्रवेशाभावे निर्विध्नेन वेलापत्तनं प्रामोतिः, तथा जीवजलपात्रं निजशुद्धास्म-संवित्तिवलेन इन्द्रियाद्यासूविष्ठिद्वाणां भम्पने सित कर्मजलप्रवेशाभावे निर्विध्नेन केवलझानाद्यनन्तगुणस्त्नपूर्णमुक्तिवेलापत्तनं प्रामोतीति । एवं संवरगतगुणानुचि-न्तनं संवरानुप्रेचा झातव्या ॥ = ॥

श्रथ निर्जरानुष्रेद्धा प्रतिपादयति । यथा कोप्यजीर्श्येषा मलसश्चये जाते सत्पाहारं त्यक्त्वा किमपि हरीतक्यादिकं मलपाचकमिनदीपकं चौषधं गृह्णिति । तेन च मलपाकेन मलानां पातने गले निर्जरेशे सित सुखी भवति । तथायं भव्यजीवीऽप्यजीर्श्वजनकाहारस्थानीयमिथ्यात्वरागाद्यज्ञानभावेन कर्ममल-सश्चये सित मिथ्यात्वरागादिकं त्यक्त्वा परमीषधस्थानीयं जीवितमरणलाभालाभ-सुखदुःखादिसमभावनाप्रतिपादकं कर्ममलपाचकं शुद्धध्यान।म्निदीपकं च जिन-

स्वरूप वेलापत्तन (संसार-समुद्र के किनारे का नगर) को यह जीव नहीं पहुँच पाता इत्यादि प्रकार से क्रास्त्रव दोषों का विचार करना ऋ।स्रवानुप्रेचा है ॥ ७ ॥

श्रव संघर श्रानुप्रेक्षा कहते हैं। वहीं समुद्र का जहाज श्रपने छेदों के बन्द हो जाने से जल के न घुसने पर निर्विदन वेलापत्तन को प्राप्त हो जाता है; उसी प्रकार जीवरूपी जहाज श्रपने शुद्ध श्रात्मझान के बल से इन्द्रिय श्रादि श्रास्त्रव रूप छिद्रों के मुँद जाने पर कर्म रूप जल न घुस सकने से, केयलझान श्रादि श्रानग्तगुण राजों से पूर्ण मुक्ति रूप वेला-पत्तन को निर्विद्य प्राप्त हो जाता है। ऐसे संघर के गुणों के चितवन रूप संघर श्राप्तश्रेक्षा जाननी चाहिए। पा

श्रव निर्जरानुप्रेचा का प्रतिपादन करते हैं—जैसे किसी मनुष्य के अजीर्ण होने से पेट में मल का जमाव हो जाने पर, वह मनुष्य आहार को छोड़कर मल को पचाने वाले तथा जठराग्नि को तीझ करने वाले हरड़ आदि औषध को प्रहण करता है। जब उस औषध से मल पक जाता है, गल जाता है अथवा पेट से वाहर निकल जाता है तब वह मनुष्य सुखी होता है। उसी प्रकार यह भव्य जीव भी अजीर्ण को उत्पन्न करने वाले आहार के स्थानभूत मिथ्यात्व, रागादि अज्ञान भावों से कर्म रूपी मल का संचय होने पर मिथ्यात्व, राग आदि छोड़कर, जीवन-मरण में व लाभ-अलाभ में और सुख-दु:ख आदि में सममाव को उत्पन्न करने वाला, कर्ममल को पकाने वाला तथा शुद्ध-ध्यान-अग्निन को प्रज्वलित

वचनौषधं सेवते । तेन च कर्ममलानां गलने निर्जरणे सित सुखी भवति । किश्च यथा कोऽपि धीमानजीर्णकाले यद्दुखं जातं तद्जीर्णे गतेऽपि न विस्मरित ततस्चाजीर्णजनकाहारं परिहरित तेन च सर्वदैव सुखी भवति । तथा विवेकिजनो-ऽपि 'श्राती नरा धर्मपरा भवन्ति' इति वचनाद्दुखोत्पत्तिकाले ये धर्मपरिखामा जायन्ते तान् दुःखे गतेऽपि न विस्मरित । ततस्च निजपरमात्मानुभूतिबलेन निर्जरार्थं दृष्टश्रुतानुभूतभोगाकांचादिविभावपरिखामपरित्यागरूपैः संवेगवैराग्यपरिखामें वर्षात इति । संवेगवैराग्यलच्यां कथ्यते 'धम्मे य धम्मफलक्षा दंसखे य हिन्सो य हुति संवेगो । संसास्देहभोगेसु विरत्तभावो य वर्रगां । १।' इति निर्जरानुप्रेचाग्यता । १। ।

अथ लोकानुत्रेत्तां त्रतिपादयति । तद्यथा — अनंतानंताकाशबहुमध्यप्रदेशे घनोदिध्यनव।ततनुवाताभिधानवायुत्रयवेष्टितानादिनिधनाकृत्रिमनिश्चलासंख्यातप्रदेशे शो लोकोऽस्ति । तस्याकारः कथ्यते — अधोम्रुखाद्ध मुरजस्योपरि पूर्णे मुरजे स्थापिते यादशाकारो भवति तादशाकारः, परं किन्तु मुरजो कृतो लोकस्तु चतुक्कोण इति

करने वाला, जो परम श्रीपध के स्थानभूत जिनवचन रूप श्रीषध है, उसका सेवन करता है, उससे कर्मरूपी मलों के गलन तथा निर्जरण हो जाने पर सुखी होता है। विशेष—जैसे कोई बुद्धिमान श्रजीर्ण के समय जो कष्ट हुआ उसको अजीर्ण चले जाने पर भी नहीं भूलता श्रीर श्रजीर्ण पैदा करने वाले श्राहार को छोड़ देता है, जिससे सदा सुखी रहता है; उसी तरह हानी मनुष्य भी, 'दुःखी मनुष्य धर्म में तत्पर होते हैं' इस वाक्यानुसार, दुःख के समय जो धर्म रूप परिणाम होते हैं उनको दुःख नष्ट हो जाने पर भी नहीं भूलता। तत्परचात् निज परमात्म श्रनुभव के बल से निर्जरा के लिये देखे, सुने तथा अनुभव किए हुए भोगवां-छादि रूप विभाव परिणाम के त्याग रूप संबंग तथा वैराग्य रूप परिणामों के साथ रहता है। संबंग श्रीर वैराग्य का लक्षण कहते हैं— धर्म में, धर्म के फल में श्रीर दर्शन में जो हर्ष होता है सो तो संबंग है; श्रीर संसार, देह तथा भोगों में जो विरक्त भाव है सो वैराग्य है। १।' ऐसे निर्जरानुप्रेक्त समाप्त हुई।। ६।।

श्रव लोकानुप्रेचा का प्रतिपादन करते हैं:—वह इस प्रकार है---श्रनंतानंत श्राकाश के विल्कुल मध्य के प्रदेशों में, घनोद्धि घनवात तनुवात नामक तीन पवनों से बेढा हुआ, श्रानादि अनंत-श्रकृत्रिम-निश्चल-श्रसंख्यात प्रदेशी लोक है। उसका श्राकार बतलाते हैं -- तीचे मुख किये हुए श्राधे मृदंग के ऊपर पूरा मृदंग रखने पर जैसा श्राकार होता है वैसा श्राकार लोक का है; परन्तु मृदंग गोल है श्रीर लोक चौकोर है, यह अन्तर है। अथवा पैर फैलाये, कमर पर हाथ रक्खे, खड़े हुए मनुष्य का जैसे श्राकार होता है, वैसा लोक का

विशेषः । अथवा प्रसारितपादस्य किटतटन्यस्तहस्तस्य चोर्ध्वस्थितपुरुषस्य यादशाकारो भवित तादशः । इदानी तस्यैवोत्सेधायामविस्ताराः कथ्यन्ते — चतुर्दशरज्जप्रमाणोत्सेधस्तथैव दिन्नणोत्तरेण सर्वत्र सप्तरज्जप्रमाणायामो भवित । पूर्वपिधमेन
पुनरधोविभागे सप्तरज्ज्यविस्तारः । ततश्चाधोभागात् क्रमहानिरूपेण हीयते यावन्मध्यलोक एकरज्जप्रमाणविस्तारो भवित । ततो मध्यलोकादृद्ध्वं क्रमदृद्ध्या वर्द्वते
यावद् ब्रह्मलोकान्ते रज्ज्यपश्चकविस्तारो भवित । ततश्चोद्ध्वं पुनरपि हीयते यावल्लोकांते रज्जुप्रमाणविस्तारो भवित । तस्यैव लोकस्य मध्य पुनरुद्धलस्य मध्याधोभागे छिद्रे कृते सित निन्निप्तवंशनालिकेव चतुष्कोणा त्रसनाडी भवित । सा
चैकरज्जुविष्कम्भा चतुर्दशरज्ज्दसेधा विज्ञेया । तस्यास्त्वधोभागे सप्तरज्जवोऽधोलोकसंबन्धिन्यः । ऊर्ध्वभागे मध्यलोकोत्सेधसंबंधिलन्तयोजनप्रमाणमेरुत्सेधः
सप्तरज्ज्व ऊर्ध्वलोकसम्बन्धिन्यः।

त्रतः परमधोलोकः कथ्यते । त्रधोभागे मेरोराधारभूता रत्नप्रभाख्या प्रथमष्ट्रियो । तस्य। त्रधोऽधः प्रत्येकमेकैकरञ्जुप्रमाणमाकाशं गत्वा यथाक्रमेण शर्करावालुकापङ्कधूमतमोमहातमः संज्ञाः षड्भूमयो भवन्ति । तस्मादधोभागे रज्जुप्रमाणं चेत्रं भूमिरहितं निगोदादिपञ्चस्थावरभृतं च तिष्ठति । रत्नप्रभादि-

आकार है। अब उसी लोक की ऊँचाई-लम्बाई-विस्तार का निरूपण करते हैं—चौदह रज्जु प्रमाण ऊँचा तथा दिच्चण उत्तर में सब जगह सात राजू मोटा और पूर्व पश्चिम में नीचे के भाग में सात राजू विस्तार है, फिर उस अधोभाग से, कम से इतना घटता है कि मध्यलोक (बीच) में एक रज्जु रह जाता है फिर मध्यलोक से ऊपर कम से बढ़ता है सो बहालोक नामक पंचम स्वर्ग के अन्त में पाँच रज्जु का विस्तार है, उसके ऊपर फिर घटता हुआ लोक के अन्त में जाकर एक रज्जु प्रमाण विस्तारवाला रह जाता है। इसी लोक के मध्य में, उखल के मध्य भाग से नीचें की ओर छिद्र करके एक बांस की नली रक्खी जाबे उसका जैसा आकार होता है उसके समान, एक चौकौर त्रसनाड़ी है, वह एक रज्जु लम्बी चौड़ी और चौदह रज्जु ऊँची जाननी चाहिये। उस त्रस नाड़ी के नीचे के भाग के जो सात रज्जु हैं वे अधोलोक सम्बन्धी हैं। ऊर्ष्व भाग में, मध्य लोक की ऊँचाई सम्बन्धी लच्च-योजन-प्रमाण सुमेर की ऊँचाई सहित सात रज्जु उर्ध्व लोक सम्बन्धी हैं।

इसके आगे अधोलोक को कहते हैं—अधोभाग में सुमेर की आधारभूत रस्तप्रभा नामक पहली पृथिवी है। उस रस्तप्रभा पृथिवी के नीचे-नीचे एक-एक रज्जु प्रमाण आकाश जाकर क्रमशः शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पङ्कप्रभा, धूमप्रभा, तमःप्रभा और महा तमःप्रभा नामक ६ भूभि हैं। उनके नीचे भूमिरहित एक रज्जुप्रमाण जो चेत्र है वह निगोद पृथिवीनां प्रत्येकं घनोद्धिघनवाततनुवातत्रयमाधारमूतं भवतीति विज्ञेयम् । कस्यां पृथिवयां कित नरकविलानि सन्तीति प्रश्ने यथाक्रमेण कथयति—तासु त्रिंशत्पञ्चिवेशितपञ्चदशदशिषञ्चे।नैकनरकशतसहस्राणि पञ्च चैव यथाक्रमम् ८४००००। अथ रत्नप्रभादिपृथिवीनां क्रमेण पिएडस्य प्रमाणं कथयति । पिएडस्य कोऽर्थ १ मन्द्रत्वस्य बाहुल्यस्येति । श्रशीतिसहस्राधिकैकलचं तथैव द्वात्रिंशदिग्विशितिवृंशितिवृंशित्विष्टशाष्ट्रसहस्प्रमितानि योजनानि ज्ञातव्यानि । तिर्यग्विस्तारस्तु चतुर्दिग्वभागे यद्यपि त्रसनाङ्यपेन्तयैकरञ्जुप्रमाणम्तथापि त्रसरिक्विर्दिश्च चतुर्दिग्वभागे यद्यपि त्रसनाङ्यपेन्तयैकरञ्जुप्रमाणम्तथापि त्रसरिक्विर्दिश्च च' । अत्र विस्तारेण तिर्यग्विस्तारपर्यन्तमन्द्रत्वेन मंदरावगाहयोजन-सहस्त्वाहुल्या मध्यलोके या चित्रा पृथिवी तिष्ठति तस्या अधोभागे षोडशसहस्न्वाहुल्यः खरमागस्तिष्ठति । तस्माद्प्यधश्चतुरशीतियोजनसहस्त्वाहुल्यः पङ्कमागः तिष्ठति । तत्रोऽप्यधोभागे अशीतिसहस्वाहुल्यो अञ्बहुलभागस्तिष्ठतीत्येवं रत्नप्रभाष्थिवी त्रिभेदा ज्ञातव्या । तत्र खरमागेऽसुरकुलं विहाय नवप्रकारभवनवासिदेवानां

त्रादि पंच स्थावरों से भरा हुआ है। घनोद्धि, घनवात और तनुवात नामक जो तीन वातवलय हैं वे रत्नप्रभा आदि प्रत्येक पृथिवी के आधारभूत हैं (रत्नप्रभा आदि पृथिवी इन तीनों वातवलयों के आधार से हैं ), यह जानना चाहिये। किस पृथिवी में कितने ( कुएं सरीखे ) नरक-विले हैं, उनको यथाकम से कहते हैं-पहली भूमि में तीस लाख. दूसरी में पच्चीस लाख. तीसरी में पन्द्रह लाख, चौथी में दश लाख. पांचवीं में तीन लाख, **छठी में** पाँच कम एक लाख तथा सातवी पृथिवी में पाँच, इस प्रकार सब मिलकर चौरासी लाख म्४०००० नरक-विले हैं। अब रत्नप्रभा आदि भूमियों का पिंड प्रमास क्रम से कहते हैं। यहाँ पिंड शब्द का अर्थ गहराई या मोटाई है । प्रथम पृथिवी का एक लाख अस्सी हजार, दूसरी का बत्तीस हजार, तीमरी का ऋट्टाईस हजार, चौथी का चौबीस हजार, पाँचवीं का बीस हजार, छठी का सोलह हजार और सातवीं का आठ हजार योगन पिंड जानना चाहिये। उन पृथिवियों का तिर्यंग विस्तार चारों दिशाओं में यद्यपि त्रस नःही की ऋपेत्ता से एक रज्जु प्रमास है तथापि त्रसों से रहित जो त्रस नाड़ी के बाहर का भाग है वह लोक के अन्त तक है। सोही कहा है—"अन्त को स्पर्श करती हुई भूमियों का प्रमास सब दिशाओं में लोकान्त प्रमाण है।" अब यहां विस्तार की ऋषेचा तिर्यंगु लोक पर्यंत विस्तार वाली, गहराई (मोटाई) की अपेत्ता भेर की अवगाह समान एक हजार योजन मोटी चित्रा पृथिवी मध्य लोक में है। उस पृथिवी के नीचे सोलह हजार योजन मोटा खर भाग है। उस खर भाग के भी नीचे चौरासी हजार योजन मोटा पङ्क भाग है। उससे भी नीचे के भाग में अस्सी हजार योजन मोटा अब्बहुत भाग है । इस प्रकार रस्तप्रभा

तथैव राचसकुलं विहाय सप्तप्रकारच्यन्तरदेवानां आवासा ज्ञातच्या इति । पङ्कभागे पुनरसुराणां राचसानां चेति । अब्बहुलभागे नारकास्तिष्ठन्ति ।

तत्र बहुभूमिकापामादवद्घोऽधः मर्वष्टिथिवीषु स्वकीयस्वकीयबाहुल्यात् सकाशादघ उपरि चैकैकयोजनमहस् विहाय मध्यभागे भूमिकमेण पटलानि भवन्ति त्रयोदशैकादशनवसप्तपश्चच्येकसंख्यानि, तान्येव सर्वममुदायेन पुनरे-कोनपश्चाशत्व्रमितानि पटलानि । पटलानि कोऽर्थः १ प्रस्तारा इन्द्रका श्रंतभूमयः इति । तत्र रत्नप्रभायां सीमंतमंत्रं प्रथमपटलविस्तारे नृलोकवत् यत्संख्येययोजनविस्ताराख्ये तस्येन्द्रकसंज्ञा । तस्यंव चतुर्दिगिभागे प्रतिदिशं पंक्तिरूपेणा-संख्येययोजनविस्ताराख्येकोनपञ्चाशद्विलानि । तथैव विदिक्चतुष्टये प्रतिदिशं पंक्तिरूपेणा-संख्येययोजनविस्ताराख्येकोनपञ्चाशद्विलानि । तथैव विदिक्चतुष्टये प्रतिदिशं पंक्तिरूपेण यान्यष्टचत्वारिशद्विलानि तान्यप्यसंख्यातयोजनविस्ताराखा । तेषामिष श्रेणीवद्धसंज्ञा । दिग्विदिगख्टकान्तरेषु पंक्तिरहितत्वेन पुष्पप्रकरवत्कानिचित्संख्येय-योजनविस्ताराखा कानिचिदसंख्येययोजनविस्ताराखा यानि तिष्ठन्ति तेषां प्रकीर्ण-कसंज्ञा । इतीन्द्रकश्रेणीबद्धप्रकीर्णकरूपेण त्रिधा नरका भवन्ति । इत्यनेन क्रमेण

पृथिवी खर भाग, पङ्क भाग और अञ्बहुल भाग भेदों से तीन प्रकार की जाननी चाहिए। उनमें ही खर भाग में अपुरकुमार देवों के सिवाय नी प्रकार के भवनवासी देवों के और राचसों के सिवाय नी प्रकार के भवनवासी देवों के और राचसों के सिवाय सात प्रकार के व्यन्तर देवों के निवासस्थान हैं। पङ्क भाग में असुर तथा राचसों का निवास है। अब्बहुल भाग में नरक हैं।

बहुत से खनों वाले महल के समान नीचे—नीचे सव पृथिवियों में अपनी—अपनी मोटाई में, नीचे और उपर एक—एक हजार योजन छोड़ कर, जो छीच का भाग है, उसमें पटल होते हैं। मूमि के क्रम से वे पटल पहली नरक पृथ्वी में तेरह, दूसरी में ग्यारह, तीसरी में नी, चौथी में सात, पांचवी में पांच, छठी में तीन और सातवी में एक. ऐते सब ४६ पटल हैं। 'पटल' का क्या अर्थ है ? पटल का अर्थ प्रस्तार, इन्द्रक अथवा अन्तर मूमि है। रत्नप्रमा प्रथम पृथिवी के सीमन्त नामक पहले पटल में ढाई द्वीप के समान संख्यात (पैंतालीस लाख) योजन विस्तार वाला जो मध्य—बिल है, उसकी इंद्रक संज्ञा है। उस इंद्रक की चारों दिशाओं में से प्रत्येक दिशा में असंख्यात योजन विस्तारवाले ४६ बिल हैं। और इसी प्रकार चारों विदिशाओं में से प्रत्येक विदिशा में पंक्ति हम जो ४६—४६ बिल हैं, वे भी असंख्यात योजन प्रमाण विस्तार वाले हैं। (इंद्रक—बिल की दिशा और विदिशाओं में जो पंक्तिरूप बिल हैं) उनकी 'श्रेणीबद्ध' संज्ञा है। चारों दिशा और विदिशाओं के बीच में, पंक्ति के बिना, बिखरे हुए पुष्पों के समान, संख्यात योजन तथा असंख्यात योजन विस्तार वाले जो बिल हैं, उनकी 'प्रकीर्णक' संज्ञा है। ऐसे इन्द्रक,

प्रथमपटलव्याख्यानं विज्ञेयम् । तथैव पूर्वोक्तैकोनपञ्चाशत्पटलेष्वयमेव व्याख्यान-क्रमः किन्त्वष्टकश्रेखिष्वेक्रैकपटलं प्रत्येक्षैकं हीयते यावत् सप्तमपृथिव्यां चतुर्दिग्-भागेष्वेकं विलं तिष्ठति ।

रत्नप्रभादिनारकदेहोत्सेधः कथ्यते । प्रथमपटले इस्तत्रयं ततः क्रमष्टदिन्वशात्त्रयोदशपटले सप्तचापानि इस्तत्रयमङ्गुलषटकं चेति । ततो द्वितीयष्टथिच्या-दिषु चरमेन्द्रकेषु द्विगुणद्विगुणे क्रियमाणे सप्तमपृथिच्यां चापशतपश्चकं भवति । उपस्तिने नरके य उत्कृष्टोत्सेधः सोऽधस्तने नरके विशेषाधिको जधन्यो भवति, तथैव पटलेषु च ज्ञातच्यः । आयुःप्रमाणं कथ्यते । प्रथमपृथिच्यां प्रथमे पटले जधन्येन दशवर्षभइसाणि तत आगमोक्तकमचृद्धिवशादन्तपटले मर्वोत्कर्पेणैकसाग-रोपमम् । ततः परं द्वितीयपृथिच्यादिषु क्रमेण त्रिसप्तदशसप्तदशद्वाविशतित्रयस्त्रिन्शत्सागरोपममुत्कृष्टजीवितम् । यच्च प्रथमपृथिच्यामुत्कृष्टं तद्द्वितीयायां समया-धिकं जधन्यं, तथैव पटलेषु च । एवं सप्तमपृथिच्यामुत्कृष्टं तद्द्वितीयायां समया-धिकं जधन्यं, तथैव पटलेषु च । एवं सप्तमपृथिवीपर्यन्तं ज्ञातच्यम् । स्वशुद्धात्म-संवित्तिल्चणनिश्चयरत्नत्रयविल्च्चणैस्तीव्रमिथ्यात्वदर्शनज्ञानचारित्रैः परिणातानाम-

अ रेणिबद्ध और प्रकीर्णक रूप से तीन प्रकार के नरक हैं। इस प्रकार प्रथम पटल का व्याख्यान जानना चाहिये। इसी प्रकार पूर्वोक्त जो सातों पृथिवियों में उनचास पटल हैं उनमें भी बिलों का ऐसा ही क्रम है; किन्तु प्रत्येक पटल में, आठों दिशाओं के श्रेणीबद्ध बिलों में से एक-एक बिल घटता गया है, अतः सातवीं पृथ्वि में चारों दिशाओं में एक-एक बिल ही रह जाता है।

रत्तप्रभादि पृथिवियों के नारिकयों के शरीर की ऊँचाई को कहते हैं—प्रथम पटल में तीन हाथ की ऊँचाई है और यहां से कम कम से बढ़ते हुए तेरहवें एटल में सात धनुष, तीन हाथ, ६ श्रंगुल की ऊँचाई है। तदनंतर दूसरी आदि पृथिवियों के अन्त के इंद्रक विलों में दूनी—दूनी बृद्धि करने से सातवीं पृथिवी में पाँचसौ धनुष की ऊँचाई होती है। अपर के नरक में जो उत्कृष्ट ऊँचाई है उससे कुछ अधिक नीचे के नरक में जघन्य ऊँचाई है। इसी प्रकार पटलों में भी जानना चाहिये। नारकी जीवों की आयु का प्रमाण कहते हैं। प्रथम पृथिवी के प्रथम पटल में जघन्य दस हजार वर्ष की आयु है; तत्प्श्चान आगम में कही हुई कमानुसार वृद्धि से अन्त के तेरहवें पटल में एक सागर प्रमाण उत्कृष्ट आयु है। इसके अनन्तर कम से दूसरी पृथिवी में तीन सागर, तीसरी में सात सागर, चौथी में दस सागर, पाँचवीं में सत्रह सागर, छठी में बाईस सागर और सातवीं में तेतीस सागर प्रमाण उत्कृष्ट आयु है। जो पहली पृथिवी में उत्कृष्ट आयु है, वह समय अधिक दूसरी में जघन्य आयु है। इसी तरह जो पहले पटल में उत्कृष्ट आयु है सो दूसरे में समयाधिक जघन्य है। ऐसे ही सातवीं पृथिवी तक जानना चाहिये। निजशुद्ध—आत्मानुभव हप निश्चय

संज्ञिपञ्चेन्द्रियसरद्वपित्तसर्पसिंहस्त्रीणां क्रमेश रत्नप्रभादिषु षट् पृथिवीषु गमनशक्तिरस्ति सप्तम्यां तु कर्मभूमिजमनुष्याशां मत्स्यानामेव । किञ्च—यदि कीऽपि
निरन्तरं नरके गच्छिति तदा पृथिवीक्रमेशाष्ट्रभप्तषट्पश्चचतुस्त्रिद्धसंख्यवारानेव ।
किन्तु सप्तमनरकादागताः पुनरप्येकवारं तत्रान्यत्र वा नरके गच्छन्तीति नियमः ।
नरकादागता जीवा बलदेववासुदेवप्रतिवासुदेवचक्रवर्तिसंज्ञाः शलाकापुरुषाः न
मवन्ति । चतुर्थपञ्चमपष्ठसप्तमनरकेभ्यः समागताः क्रमेश तीर्थकरचरमदेहभावसंयतश्रावका न भवन्ति । तिर्दं कि भवन्ति ? "शिरयादो शिस्सिरदो शरितिरिष्
कम्मसिरिशपञ्चरो । गञ्मभवे उपपज्जिद सत्तमिश्रयादु तिरिष्व । १ ।"

इदानीं नारकदुःखानि कथ्यन्ते । तद्यथा—विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिज-परमात्मतस्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानभावनोत्पन्ननिर्विकारपरमानन्दैकलच्चणसुखा-मृतरसास्वादरिहतैः पञ्चेन्द्रियविषयसुखास्वादलम्पटैर्मिथ्यादृष्टिजीवैर्यदुपार्जितं नर-कायुर्नरकगत्यादिपापकर्म तदुदयेन नरके सम्रत्यव पृथिवीचतुष्टये तीत्रोप्णदुःखं,

रत्नत्रय से विलक्षण जो तीब्र मिथ्यादर्शन-ज्ञान-चारित्र हैं, उनसे परिण्त असंज्ञी पंचेन्द्रिय, सरट (गोह आदि), पत्ती, सर्प, सिंह और स्वी की कम से रत्नप्रभादि छः पृथिवियों तक जाने की शक्ति हैं ( असेनी पंचेन्द्रिय प्रथम भूमि तक, सरट ( गोह ) दूसरी तक, पत्ती तीसरी तक, सर्प चौथी तक, सिंह पाँचवीं तक तथा स्वी का जीव छठी भूमि तक जा सकता है), और सातवीं पृथिवी में कर्मभूमि के उत्पन्न हुए मनुष्य और मगरमच्छ ही जा सकते हैं। विशेष—यदि कोई जीव निरन्तर नरक में जाता है तो प्रथम पृथिवी में छाठ बार, दूसरी में सात बार, तीसरी में छः बार, चौथी में पाँच बार, पाँचवी में चार बार, छठी में तीन बार और सातवीं में दो बार ही जा सकता है। किंतु सातवें नरक से आये हुए जीव फिर भी एक बार उसी या अन्य किसी नरक में जाते हैं, ऐसा नियम है । नरक से आये हुए जीव बलदेव, नारायण, प्रतिनारायण और चक्रवर्ती नामक शलाका पुरुष नहीं होते ॥ चौथे नरक के आये हुये तीर्थं हुर, पाँचवें से आये हुये चरम शरीरी, छठे से आये हुये भाविलिंगी मुन्दि और सातवें से आये हुए शावक नहीं होते । तो क्या होते हैं ? ''नरक से आये हुए जीव, कर्मभूमि में संज्ञो, पर्याप्त तथा गर्भज मनुष्य या तिर्यंच होते हैं । सातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच ही होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच हो होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच हो होते हैं । शातवें नरक से आये हुये तिर्यंच हो होते हैं । शाववें से शाववें से आये हुये तिर्यंच हो होते हैं । शाववें से शाववें से शाववें से आये से स्वर्यंच होते होते होते होते हैं । शाववें से शाववें से साववें स

त्रव नारिकयों के दुःखों का कथन करते हैं। यथा—विशुद्धज्ञान, दर्शनस्वभाव निज शुद्ध परमात्म तत्त्व के सम्यक्श्रद्धान-ज्ञान-त्राचरण की भावना से समुत्पन्न निर्विकार-परम-त्रानन्दमय सुखरूपी त्रमृत के त्रास्वाद से रहित त्रीर पाँच इन्द्रियों के विषय सुखा-स्वाद में लम्पट, ऐसे मिध्यादृष्टि जीवों ने जो नरक त्रायु तथा नरक गति त्रादि पापकर्म पश्चम्यां पुनरुपरितन – त्रिभागे तीत्रोष्णदुःखमधोभागे तीत्र-शीत-दुःखं, पष्ठीसप्तम्योरितशीतोत्पन्नदुःखमनुभवन्ति । तथैव छेदनभेदनक्रकचिदारणयंत्र-पीडनशूलारोहणादितीत्रदुःखं सहंते तथाचोक्तं — "श्रष्छिणिमीलग्रमेत्तं णित्थ सहं दुःखमेव श्रणुवद्धं । णिरये ग्रेरिययागं श्रहोणिसं पश्चमाणागं । १।" प्रथमपृथिवीत्रयपर्यतमासुरोदीरितं चेति । एवं ज्ञात्वा, नारकदुःखविनाशार्थं भेदाभेदरत्नत्रयभावना कर्तव्या । संचेपेणाधोलोकव्याख्यानं ज्ञातव्यम् ।

त्रतः परं तिर्यक्लोकः कथ्यते — जम्बृद्वीपादिशुभनामानो द्वीपाः लवणो दादिशुभनामानः समुद्राश्च द्विगुणद्विगुणविस्तारेण पूर्व पूर्व परिवेष्टन्य शृत्ताकाराः स्वयमभूरमणपर्यन्तास्तिर्यग्विस्तारेण विस्तीर्णास्तिष्ठन्ति यतस्तेन कारणेन तिर्यग् लोको भएयते, मध्यलोकाश्च । तद्यथा — तेषु सार्द्वतीयोद्धारसागरोपमलोमच्छेद- प्रमितेष्वसंख्यातद्वीपममुद्रेषु मध्ये जम्बृद्वीपस्तिष्ठति । स च जम्बृष्ट्चोपलक्तितो मध्यभागस्थितमेरुपर्वतसहितो शृताकारलच्चयोजनश्रमाणस्तदद्विगुणविष्कम्भेण यो-

उपार्जन किया है, उसके उदय से वे नरक में उत्पन्न होते हैं। वहां पहले की चार पृथिवियों में तीन्न गर्मी का दुःख और पाँचवीं पृथिवी के ऊपरी तीन चौथाई भाग में तीन्न उप्णता का दुख और नीचे के एक चौथाई भाग में तीन्न शीत का दुःख तथा छठी और सातवीं पृथिवी में अत्यन्त शीत के दुःख का अनुभव करते हैं। इसी प्रकार छेदने, भेदने, करोती से चीरने, धानी में पेरने और शूली पर चढ़ाने आदिरूप तीन्न दुःख सहन करते हैं। सो ही कहा है कि 'नरक में रात-दिन दुख-रूप अग्नि में पकते हुए नारकी जीवों को नेत्रों के टिमकार मात्र भी सुख नहीं है, किन्तु सदा दुःख ही लगा रहता है। १।' पहली तीन पृथिवियों तक, असुरकुमार देवों द्वारा उत्यन्न किये हुए दुःख को भी सहते हैं। ऐसा जान कर, नरक-सम्बन्धी दुःख के नाश के लिये भेद तथा अभेद रूप रत्नत्रय की भावना करनी चाहिये। इस प्रकार संचेप से अधोलोक का व्याख्यान जानना चाहिये।

इसके अनन्तर तिर्थग् लोक का धर्णन करते हैं। अपने दूने -दूने विस्तार से पूर्व-पूर्व द्वीप को समुद्र और समुद्र को डीप इस कम से बेढ़ करके, गोल आकार वाले जंबू द्वीप आदि शुभ नामों वाले द्वीप और लवणोद्धि आदि शुभ नामों वाले समुद्र; स्वयंभूरमण समुद्र तक तिर्थग् विस्तार से फैले हुए हैं। इस कारण इसको तिर्थग् लोक या मध्य लोक भी कहते हैं। वह इस प्रकार है—साढ़े तीन उद्धार सागर प्रमाण लोमों (बालों) के दुकड़ों के बराबर जो असंख्यात द्वीप समुद्र हैं; उनके बीच में जंबू द्वीप है; वह जंबू (जामन) के बृच्च से चिन्हित तथा मध्य माग में स्थित सुमेर पर्वत से सहित है; गोलाकार एक लाख योजन लम्बा चौड़ा है। बाह्य भाग में अपने से दूने विस्तार वाले दो लाख योजन प्रमाण गोलाकार लवण समुद्र से बेष्टित (बेढ़ा हुआ) है। वह लवण—समुद्र भी बाह्य भाग में

त्रमलसद्धयप्रमाणेन वृत्ताकारेण विद्यमित लगणसमुद्धे ण नेष्टितः । सोऽपि लवणसमुद्रस्तव्द्विगुम्हिन्तसेण श्रोजनसम्चतुष्टयप्रमाणेन वृत्ताकारेण विद्यां भाजनाष्टसमुद्रस्तव्द्विगुम्हिन्तरेण विद्यां । सोऽपि भाजकील्ल्एड्वीपस्तव्द्विगुणिविस्तारेण योजनाष्टसमुद्रस्तव्द्विगुम्हिन्तरोण विद्यां नेष्ट्रस्यो कालोदकसमुद्रे ण नेष्ट्रितः । सोऽपि कालोदकसमुद्रस्तव्द्विगुम्हिन्तरोण विद्यां प्राचित्रक्षमाणोन ज्ञताकारेण विद्यां पृष्ट्यस्त्रम्हिन्तर्विगुम्हिनुम्हिन्तरमार्थान ज्ञताकारेण विद्यां पृष्ट्यस्त्रम्हिन्तर्वा निद्यां प्राचित्रम्हिन्तरम् स्वयम्भूरमणद्वीपस्वयम्भूरमणसमुद्रपर्यन्तो ज्ञातच्यः । यथा जम्बुद्धीपलवणसमुद्रविष्कम्भद्वयसमुद्रयाद्वीपसमुद्रविष्कम्भभ्यः
प्रमितात्सकाशाद्धातकील्वर्ण्ड एकलन्नेणाधिकस्तर्थेनासंख्येयव्वीपसमुद्रविष्कम्भभ्यः
स्वयम्भूरमणसमुद्रविष्कम्भ एकलन्नेणाधिको ज्ञातच्यः। एनमुक्तलन्नणेष्यसंख्येयद्वीपसमुद्रे षु व्यन्तरदेवानां पर्वताद्युपरिगता आवासाः, अधोभूभागगतानि भवनानि
तथेन द्वीपसमुद्रादिगतानि पुराणि च, परमागमोक्तमिन्तलन्नणानि । तथेन खरभागपङ्कभागस्थितप्रतरसंख्येभागप्रमाणासंख्येयव्यन्तरदेव।नासाः, तथेन द्वाससविलन्नाधिककोटिसप्तप्रमितभवनवासिदेवसंबन्धिभवनानि अक्रित्रमजिनचैत्यालयसदितानि भवन्ति । एनमितसंनेपेण तिर्यग्लोको व्याख्यातः ।

## श्रथ तिर्यम्लोकमध्यस्थितो मनुष्यलोको व्याख्यायते-तन्मध्यस्थित-

श्रपने से दूने विस्तार वाले चार लास्त्र योजन प्रमाण गोलाकार धातकी खण्ड द्वीप से बेष्टित है। वह धातकी खण्ड द्वीप भी बाह्य भाग में अपने से दूने विस्तार वाले आठ लाख योजन प्रमाण गोलाकार कालोदक समुद्र से बेष्टित है। वह कालोदक समुद्र भी बाह्य भाग में अपने से दूने विस्तार वाले सोलह लाख योजन प्रमाण गोलाकार पुष्कर द्वीप से बेष्टित है। इस प्रकार यह दूना र विस्तार स्वयंभूरमण द्वीप तथा स्वयंभूरमण समुद्र तक जानना चाहिये। जैसे जंबू द्वीप एक लाख योजन और लवण समुद्र दो लाख योजन चौड़ा है, इन दोनों का समुद्राय तीन लाख योजन है; उससे एक लाख योजन अधिक अर्थात् चार लाख योजन बातकी खण्ड है। इसी प्रकार असंख्यात द्वीप समुद्रों का जो विष्कंभ है उससे एक लाख योजन अधिक स्वयंभूरमण समुद्र का विष्कंभ्भ जानना चाहिये। ऐसे पूर्वोक्त लक्षण के धारक असंख्यात द्वीप समुद्रों में पर्वत आदि के अपर व्यन्तर देवों के आयास; नीचे की पृथिबी के भाग में भवन, और द्वीप तथा समुद्र आदि में पुर हैं। इन आवास; भवन तथा पुरों के परमागमानुसार ये भिन्न—भिन्न लक्षण हैं। इसी प्रकार रत्नप्रमा भूमि के खर भाग और पद्व भाग में स्थित प्रतर के असंख्यातवें भाग प्रमाण व्यंतर देवों के आवास (भवन) तथा सात करोड़ बहत्तर लाख भवनवासी देवों के भवन अक्टिंगम चैत्यालयों सहित हैं। इस प्रकार अत्यंत संदेष से मध्यलोक का व्याख्यान किया।

अब तिर्यम् लोक के बीच में स्थित मनुष्य लोक का न्याख्यान करते हैं। उस मनुष्य

जम्बृद्वीपे समन्तेत्राणि भएयन्ते । दक्षिणदिग्विभागदारम्य भरतद्दैमवतहरिविदेह-रम्यकदैरएयवतिरावतसंज्ञानि सप्तन्नेत्राणि भवन्ति । चेत्राणि कोऽर्धः ? वर्षा तंशा-देशा जन्यदा इत्यर्थः । तेषां चेत्राणां विभागकारकाः षट् कुलपर्वताः कथ्यन्ते—दिशापिरभागमादीकृत्य हिमवन्महाहिमवन्निषधनीकिरुविमशिखरिसंज्ञा भरतादि-सप्तचेत्राणामन्तरेषु पूर्वापरायताः षट् कुलपर्वताः भवन्ति । पर्वता इति कोऽर्थः । वर्षायपर्वताः सीमापर्वता इत्यर्थः । तेषां पर्वतानामुपरि क्रमेण क्रमा कथ्यन्ते । पद्ममहापद्मतिगिञ्छकेशिरमहापुण्डरीकपुण्डरीकसंज्ञा अकृत्रमा षट् हदा भवन्ति । हदा इति कोऽर्थः ? सरोवराणीत्यर्थः । तेभ्यः पद्मादिषङ्हदेभ्यः सकाशादागम-कथितक्रमेण निर्मता याश्चतुर्दशमहानद्यस्ताः कथ्यन्ते । तथाहि — हिमवत्पर्वतस्थ-पद्माममहाहदादर्धकोशावगाहकोशाधिकषट्योजन 'प्रमाणिवस्तारपूर्वतोरणक्वारेण निर्मत्य तत्पर्वतस्य वृद्धिग्वभागेन योजनशतपञ्चकम् गञ्छति ततो गङ्गा-क्रिसमीपे दिच्योन व्याष्ट्रत्य भूमस्थकुण्डे पतित तस्माद् दिख्णद्वारेण निर्मत्य भूमस्थकुण्डे पतित तस्माद् दिख्णद्वारेण निर्मत्य भरतचेत्रस्य दीर्घत्वेन पूर्वापरसम्बद्धस्पर्शनो विषयाद्वः स्य सुवाद्वारेण

लोक के बीच में स्थित जम्बू द्वीप में सात चेत्र हैं। दिच्छा दिशा से आरम्भ होकर भरत, हैमवत, हिर, विदेह, रम्यक, हैरण्यवत और ऐरावत नामक सात चेत्र हैं। चेत्र का क्या अर्थ है ? यहां चेत्र शब्द से वर्ष; वंश; देश अथवा जनपद अर्थ का प्रहण है । उन चेत्रों का विभाग करने वाले छह छलाचल हैं। दिच्छा दिशा की स्थोर से उनके नाम हिमवत १; महाहिमवत २; निषध ३; नील ४; कम्मी ४ और शिखरी ६ हैं। पूर्व-पश्चिम लम्बे ये पर्वत उन भरत अदि सप्त चेत्रों के बीच में हैं। पर्वत का क्या अर्थ है ? पर्वत का अर्थ वर्षधर पर्वत अथवा सीमा पर्वत है। उन पर्वतों के उपर ह दों का क्रम से कथन करते हैं। पद्म १, महापद्म २, तिगिछ ३, केसरी ४, महापुंडरीक ४ श्रीर पुंडरीक ६ ये अकृत्रिम छः हद हैं। हद का क्या अर्थ है ? हद का अर्थ सरोवर है। उन पद्म आदि ६ हतों से आगम में कहे क्रमानुसार जो चौदह महा निदयाँ निकली हैं उनका वर्णन करते हैं। वथा—हिमवत पर्वत पर स्थित पद्म नामक महा हद के पूर्व तोरण द्वार से, अर्थ कोस प्रमाण गहरी और एक कोस अधिक छः योजन प्रमाण चौड़ी गङ्गा नदी निकलकर, उसी हिमवत् पर्वत के उपर पूर्व दिशा में पांच सौ योजन तक जाती है; फिर वहाँ से गङ्गाकूट के पास दिच्छा दिशा को मुझकर, भूमि में स्थित उण्ड में गिरती है, वहाँ से दिच्छा द्वार से निकलकर, भरत चेत्र के मध्य भाग में स्थित तथा अपनी लम्बाई से पूर्व पश्चिम समुद्र को छूने वाले विजयार्द्ध पर्वति की गुका के द्वार से निकलकर, आर्थखंड के अर्थ भाग में पूर्व को घूमकर पहली गहराई की अपेद्मा दशागुणी अर्थात् ४ कोस गहरी और इसी प्रकार पहली चौड़ाई

१ क्रोशार्धाधिक पट योजन' इति पाठान्तरं

निर्गत्य, तत आर्यखण्डाद्धभागे पूर्वेण व्यावृत्य प्रथमावगाहापेत्रया दशगुणेन गव्युतिपश्चकावगाहेन तथेन प्रथमविष्कम्भापेत्रया दशगुणेन योजनाद्ध सहितद्वि- षष्टियोजनप्रमाणविस्तारेण च पूर्वसमुद्रे प्रविष्टा गङ्गा । तथा गङ्गावित्सन्धुरिष तस्मादेव हिमवत्पर्वतस्थपद्महदात्पर्वतस्यैवोपिर पश्चिमद्वारेण निर्गत्य पश्चादिणिणिकभागेनागत्य विजयाद्ध गुहाद्वारेण निर्गत्यार्यखण्डाद्ध भागे पश्चिमेन व्यावृत्य पश्चिमसमुद्रे प्रविष्टेति । एवं दिचिणदिग्विभागसमागतगङ्गासिनधुभ्यां पूर्वा- परायतेन विजयाद्ध पर्वतेन च पर्वण्डीकृतं भरतत्त्रेत्रम् ।

श्रथ महाहिमवत्पर्वतस्थमहापग्रहदाद् चिखादिगिवभागेन हैमवत चेत्रमध्ये समागत्य तत्रस्थनाभिगिरिपर्वतं योजनार्द्वे नास्पृशन्ती तस्यैवार्धे प्रद्विणं कृत्वा रोहित्पूर्वसमुद्रम् गता । तथैव हिमवत्पर्वतिस्थितपग्रहदादुत्तरेणागत्य तमेव नाभिगिरिं योजनार्धेनास्पृशन्ती तस्यैवार्द्व प्रद्विणं कृत्वा रोहितास्या पश्चिमसमुद्रं गता । इति रोहिद्रोहितास्यासंग्रं नदीद्वन्द्वं हैमवतसंग्रज्ञधन्यभोगभूमिचेत्रे ज्ञातव्यम् । अथ निषधपर्वतस्थितिगिञ्छनामहदाद्विणोनागत्य नाभिगिरिपर्वतं योजनार्धेनास्पृ-

से दरागुणी अर्थात् साढ़े बासठ योजन चौड़ी गङ्गा नदी पूर्व समुद्र में प्रवेश करती है। इस गङ्गा की भाति सिंधु नामक महानदी भी उसी हिमवन् पर्वत पर विद्यमान पद्म हद के पश्चिम द्वार से निकलकर पर्वत पर ही गमन करके फिर दक्षिण दिशा को आकर विजयाद की गुका के द्वार से निकलकर, आर्थसंड के अर्धभाग में पश्चिम को मुड़कर पश्चिम समुद्र में प्रवेश करती है। इस प्रकार दक्षिण दिशा को अर्द हुई गंगा और सिंधु दो नदियों से और पूर्व-पश्चिम लम्बे विजयाद्ध पर्वत से भरत चेत्र छः खंड वाला किया गया अर्थात् भरत के छः खंड हो जाते हैं।

महा हिमचत् पर्नात पर स्थित महा पद्म नामक हृद के दिन्नेण दिशा की श्रीर से हैमवत् चेत्र के मध्य में श्राकर, वहाँ पर स्थित नामिगिरि पर्नात को आधा योजन से न खूती हुई (पर्नात से आधा योजन दूर रहकर), उसी पर्नात की श्राधी प्रदक्षिणा करती हुई रोहितनामा नदी पूर्व समुद्र को गई है। इसी प्रकार रोहितास्या नदी हिमचत् पर्नात के पद्म हृद से उत्तर को आकर, उसी नामिगिरि से आधा योजन दूर रहती हुई, उसी पर्नात की आधी प्रदक्षिणा करके पश्चिम समुद्र में गई है। ऐसे रोहित और रोहितास्या नामक दो निषध पर्नात के तिगिछ हृद से दिन्नण को आकर नामिगिरि पर्नात से आधे योजन दूर रहकर उसी पर्नात की आधी प्रदक्षिणा करके पृत्र समुद्र में गई है। इसी तरह हिरकान्ता नदी महा हिम-

शन्ती तस्यैवार्धप्रदिख्णं कृत्वा हिर्त्यूर्वसमुद्रम् गता । तथैव महाहिमवस्पर्वतस्थमहापयनामहदादुत्तरदिग्वभागेनागत्य तमेव नाभिगिरि योजनार्धेनास्पृशन्ती तस्यैवार्घप्रदक्षिणं कृत्वा हिरकान्तानामनदी पश्चिमसमुद्रम् गता । इति हिरिद्धिरकांतासंग्नं
नदीव्वयं हिरसंग्नमध्यमभोगभूमिन्नेत्रे विद्ययम् । अथ नीलपर्वतस्थितकेसरिनामहदाइन्तिणेनागत्योत्तरकुरुसंज्ञोत्कृष्टभोगभूमिन्नेत्रे मध्येन गत्वा मेरुसमीपे गजदन्तपर्वतं भित्वा च प्रदक्षिणेन योजनार्धेन मेरुं विद्यय पूर्वभद्रशास्त्रवनस्य मध्येन
पूर्वविदेहस्य च मध्येन शीतानामनदी पूर्वसमुद्रं गता । तथैन निष्मपर्वतस्थिततिगिञ्छहदादुत्तरदिग्विभागेनागत्य देवकुरुसंज्ञोत्तमभोगभूमिन्नेत्रमध्येन गत्वा मेरुसमीपे गजदन्वपर्वतं भित्वा च प्रदक्षिणेन योजनार्धेन मेरुं विद्यय पश्चिमभद्रशास्वनस्य मध्येन पश्चिमविदेहस्य च मध्येन शीतोदा पश्चिमसमुद्रं गता । एवं
शीताशीतोदासंशं नदीद्वयं विदेहाभिधाने कर्मभूमिन्नेत्रे ज्ञातव्यम् । यत्पूर्वं गङ्गासिन्धुनदीद्वयस्य विस्तारावगाद्वप्रमाणं भिषातं तदेव केत्रे नेत्रे नदीयुगलं प्रति
विदेहपर्यन्तं द्विगुणं द्वगुणं ज्ञातव्यम् । अथ गङ्गा चतुर्दशसहस्यपरिवारनदीसहिता,
सिन्धुरिष तथा, तद्दिगुणसंख्यानं रोहिद्रोहितास्याद्वयम् , ततोऽपि द्विगुणसंख्यानं
हरिद्वरिकान्ताद्वयम् , तद्दिगुणं शीताशोतोदाद्वयमिति । तथा षड्विंशस्यघिकयोज-

वत पर्गत के महा पदा हद से उत्तर दिशा की त्योर आकर, उसी नाभिगिरि की आधे योजन तक न स्पर्शती हुई अर्ध प्रदित्तणा देकर, पश्चिम समुद्र में गई है। ऐसे हिरित् और हिरिकान्ता नामक दो निद्याँ हिरि नामक मध्य-भोग-भूमि दोत्र में हैं। शीता नदी नील पर्गत के केसरी हद से दिल्ला को आकर, उत्तरकुरु नामक उत्कृष्ट भोगभूमि दोत्र के बीच में हो कर, मेरु के पास आकर, गजदन्त पर्गत को भेदकर और मेरु की प्रदित्तणा से आधे योजन तक दूर रह कर, पूर्व भद्रशालवन और पूर्व विदेह के मध्य में होकर, पूर्व समुद्र को गई है। इसी प्रकार शीतोदा नदी निषधपर्यात के तिर्गिछह्नद से उत्तर को आकर, देवकुरु नामक उत्तम भोगभूमि दोत्र के बीच में से जाकर, मेरु के पास गजदन्त पर्वात को भेद कर और मेरु की प्रदित्तिणा से आधे योजन दूर रह कर, पश्चिम भद्रशालवन के और पश्चिम विदेह के मध्य में गमन करके, पश्चिम समुद्र को गई है। ऐसे शीता और शीतोदा नामक निदयों का युगल विदेह नामक कर्मभूमि के दोत्र में जानना चाहिये। जो विस्तार और अवगाह का प्रमाण पहले गंगा-सिंधु निदयों का कहा है, उससे दूना दूना विस्तार और प्रवित्तर की निदयों सिंहत है। इसी प्रकार सिंधु भी चौदह हजार निदयों की धारक है। इनसे दूनी परिवार निदयों की धारक है। इसी प्रकार सिंधु भी चौदह हजार निदयों की धारक है। इनसे दूनी परिवार निदयों की धारक रोहत व रोहितास्या है। हिरत-हरिकान्ता का इससे भी दुना परिवार है।

नशतपञ्चकमेकोनविंशतिभागी-कृतैकयोजनस्य भागपट्कं च यहित्योत्तरेण कर्मभूमिसंज्ञभरतचेत्रस्य विष्कम्भप्रमाणं, तद्द्विगुणं हिमवत्पर्वते, तस्माद्द्विगुणं हैमवतचेत्रे, इत्यादि द्विगुणं द्विगुणं विदेहपर्यन्तं ज्ञातच्यम् । तथा पग्नहदो योजनसहस्वायामस्तदद्वीविष्कम्भो दशयोजनावगाहो योजनैकप्रमाणपद्मविष्कम्भ-स्तस्मान्महापद्मे द्विगुणस्तस्मादिष तिगिन्ने द्विगुण इति ।

श्रथ यथा भरते हिमवत्पर्वतान्निर्गतं गङ्गासिन्धुद्वयं, तथोत्तरे कर्मभूमि-संद्रौरावतचेत्रे शिखरिपर्वतान्निर्गतं रक्तारक्तोदानदीद्वयम् । यथा च हैमवतसं इ जघन्यभोगभूमिचेत्रे महाहिमवद्धिमवन्नामपर्वतद्वयात्क्रमेण निर्गतं रोहितरोहिता-स्यानदीद्वयं, तथोत्तरे हैरएयवतसं इजघन्यभोगभूमिचेत्रे शिखरिरुक्मिसं इपर्वतद्व-यात्क्रमेण निर्गतं सुवर्णकुलारूप्यक्चलानदीद्वयम् । तथेव यथा हरिसं इमध्यमभोग-भूमिचेत्रे निषधमहाहिमवन्नामपर्वतद्वयात्क्रमेण निर्गतं हरिद्धरिकान्तानदीद्वयं, तथोत्तरे रम्यकसं इमध्यमभोगभूमिचेत्रे रुक्मिनीलनामपर्वतद्वयात्क्रमेण निर्गतं नारी-नरकान्तानदीद्वयमिति विद्ययम् । सुषमसुषमादिषट्कालसं वधिपरमागमोक्तायुरु-त्सेधादिसहिता दशसागरोपमकोटिप्रमितावसर्पिणी तथोरसर्पिणी च यथा भरते

शीता-शीतोदा दोनों निद्यों का इनसे भी दूना परिवार हैं। दिल्ला से उत्तर को पाँच सौ छुब्बीस योजन तथा एक योजन के उन्नीस भागों में से ६ भाग प्रमाण कर्मभूमि भरत केन्न का विष्कम्भ है। उससे दूना हिमवत्पर्वत का, हिमवत् पर्वत से दूना हैमवत चेन्न का, ऐसे दूना-दूना विष्कम्भ विदेह चेन्न तक जानना चाहिये। पद्महृद एक हजार योजन लम्बा, उस से आधा (पाँच सौ योजन) चौड़ा और दश योजन गहरा है, उसमें एक योजन का कमल है, उससे दूना महापद्म हुद में और उससे दूना तिगिछ हुद में जानना।

जैसे भरत चेत्र में हिमवन पर्शत में गङ्गा तथा सिंधु ये दो नदियें निकलती हैं वैसे ही उत्तर दिशा में कर्मभूमि संज्ञक ऐरावत चेत्र में शिखरी पर्शत से निकली हुई रक्ता तथा रक्तोदा नामक दो निद्यें हैं। जैसे हैमवत नामक जयन्य भोगभूमि चेत्र में महाहिमवत् और हिमवत् नामक दो पर्शतों से क्रमशः निकली हुई रोहित तथा रोहितास्या, ये दो निदयाँ हैं, इसी प्रकार उत्तर में हैरएयवत नामक जयन्य भोगभूमि में, शिखरी और रक्मी नामक पर्श्वों से क्रमशः निकली हुई सुवर्णकूला तथा रूप्यकूला, ये दो निदयाँ हैं। जिस तरह हिर नामक मध्यम भोगभूमि में, निषय और महाहिमवन पर्शतों से क्रमशः निकली हुई हिरत हिरकान्ता, ये दो निदयाँ हैं, उसी तरह उत्तर में रम्यक नामक मध्यम भोगभूमि चेत्र में रक्मी और नील संज्ञक दो पर्शतों से क्रमशः निकली हुई वारी-नरकान्ता दो निदयां जाननी चाहियें। सुषमसुषमा आदि छहीं कालों सम्बन्धी आयु तथा शरीर की उन्हाई आदि

वर्शते तथैवैरावते च । त्रायन्तु विशेषः, भरतैरावतम्लेच्छखराडेषु विजयार्धनगेषु च चतुर्थकालसमयाद्यन्ततुल्यकालोऽस्ति नापरः । कि बहुना, यथा खट्वाया एकमागे ज्ञाते द्वितीयभागस्तथैव ज्ञायते तथैव जम्बुद्वीपस्य चेत्रपर्वतनदीह्रदादीनां यदेव दिच्छाविभागे व्याख्यानं तदुत्तरेऽपि विशेषम् ।

त्रथ देहममत्वमृत्तम्थ्यात्वरागादिविभावरहिते केवल्ञानदर्शनसुखाद्य-नन्तगुणसहिते च निजपरमात्मद्रव्ये यया सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रभावन्या कृत्वा विगतदेहा देहरिताः सन्तो सन्यः प्राचुर्येण यत्र मोत्तं गच्छन्ति स विदेहो भएयते । तस्य जम्बूद्धीपस्य मध्यवत्तिनः किमपि विवरणं क्रियते । तद्यथा—नव-नवतिसहस्रयोजनोत्सेध एकसहस्रावगाह आदौ भूमितले दशयोजनसहस्रवृत्तिषस्तार उपयु परि पुनरेकादशांशहानिक्रमेण हीयमानत्वे सित मस्तके योजनसहस्रविस्तार आगमोक्ताकृत्रमचैत्यालयदेववनदेवावासाद्यागमकथितानेकारचर्यसहितो विदेहचेत्र-मध्ये महामेरुनीम पर्वतोस्ति । स च गजो जातस्तरमान्मेरुगजात्सकाशादुत्तरसुखे दन्तद्वयाकारेण यन्निर्गतं पर्वतद्वयं तस्य गजदन्तद्वयसंशेति, तथोत्तरे भागे नील-

परमागम में कही गई है, उन सहित, दशकोट।कोटि सागर प्रमाण, अवसर्पिणी-उत्सर्पिणी काल भरत जैसे ही ऐर।वत् में भी होते हैं। इतना विशेष है, भरत ऐरावत के म्लेच्छ खरडों में और विजयार्ध पर्गत में चतुर्थ काल की आदि तथा अन्त के समान काल वर्तता है, अन्य काल नहीं वर्तता। विशेष क्या कहें, जैसे खाट का एक भाग जान लेने पर उसका दूसरा भाग भी उसी प्रकार समभ लिया जाता है; उसी तरह जम्बू हीए के चेत्र, नदी, पर्वत और हद आदि का जो दिन्तण दिशा सम्बन्धो व्याख्यान है वही उत्तर दिशा सम्बन्धो जानना चाहिये।

श्रव शरीर में ममत्व के कारणमूत मिथ्यात्व तथा राग श्रादि विभावों से रिहत त्योर केवलहात, केवलदर्शन, श्रमन्त मुख श्रादि श्रमन्त गुणों से सिहत निज परमात्म द्रश्य में सम्यन्दर्शन, ज्ञान और चारित्रह्मप भावना करके, मुनिजन जहां से विगतदेह अर्थात् देहरिहत होकर श्रिषकता से मोच प्राप्त करते हैं उभको विदेह कहते हैं । जम्बूद्धीय के मध्य में स्थित विदेह च्हेत्र का कुछ वर्णन करते हैं । निन्यानये हजार योजन ऊंचा, एक हजार योजन गहरा और श्रादि में भूमितल पर दस हजार योजन गोल विस्तार वाला तथा उपर उपर ग्यारहवें भाग हानि कम से घटते घटते शिखर पर एक हजार योजन विस्तार का धारक और शास्त्र में कहे हुए श्रकृत्रिम चैत्यालय, देववन तथा देवों के श्रावास श्रादि नाना प्रकार के श्राश्चर्यों सिहत ऐसा महामेरुनामक पर्वत विदेह चेत्र के मध्य में है, वही मानों गज (हाथी) हुआ, उस मेरुह्प गज से उत्तर दिशा में दो दन्तों के श्राकार से जो दो पर्वत

पर्वते लग्नं तिष्ठति । तयोर्मं घ्ये यत्त्रिकोणाकारचेत्रग्रुत्तमभोगभूमिरूपं तस्योत्तरक्रुरु-संज्ञा । तस्य च मध्ये मेरोशिशानदिग्विभागे श्रीतानीलपर्वतयोर्मध्ये परमागमवर्णि-तानाद्यकृत्रिमपार्थियो जम्बृब्द्धस्तिष्ठति । तस्या एव शीताया उभयतटे यमकगिरि-संज्ञं पर्वतद्वयं विज्ञेयम् । तस्मारपर्वतद्वयाद्विणमागे कियन्तमध्वानं गत्वा शीतानदीमध्ये अन्तरान्तरेण पद्मादिहदपञ्चकमस्ति । तेषां हदानाग्रुभयपार्श्वयोः प्रत्येकं सुवर्णरत्तमयजिनगृहमण्डिता लोकानुयोगव्याख्यानेन दश दश सुवर्णपर्वता भवन्ति । तथेव निश्चयव्यवहाररत्तत्रयाराधकोत्तमपात्रपरमभक्तिद्वाहारदानफलेनोन्त्यनानां तिर्यग्मनुष्याणां स्वशुद्धात्मभावनोत्पन्ननिर्विकारसदानन्दैकलचणसुखान्यत्रसास्थादविलचणस्य चक्रविचेभोगसुखादप्यधिकस्य विविधपञ्चेन्द्रयभोगसुखान्यप्रताच्यास्य चय्यवित्रपृद्धभेगसुखान्यभाजनभूषणरागमदोत्पादकरसांगन्तराच्याका ज्योतिगृहभदीपतूर्यभोजनवस्त्रमाल्यभाजनभूषणरागमदोत्पादकरसांगान्संज्ञा दशप्रकारकल्यवृद्धाः भोगभूमिद्येत्रं व्याप्य तिष्ठन्तीत्यादिपरमागमोक्तप्रकारेणान्तेकारचर्याणि ज्ञातव्यानि । तस्मादेव मेरुगजाहिज्ञणदिग्वभागेन गजदन्तद्वयमध्ये देवक्रसंज्ञप्रतमभोगभूमिद्येत्रग्रुतरक्रवद्विद्रीयम् ।

निकले हैं, उनका नाम 'दो-गजदन्त' है और वे दोनों उत्तर भाग में जो नील पर्वत है उसमें लगे हुए हैं। उन दोनों गजदन्तों के मध्य में जो त्रिकोण आकारवाला उत्तम भोगभूमिरूप होत्र है, उसका नाम 'उत्तरकुर' है और उसके मध्य में मेरु की ईशान दिशा में शीता नदी और नील पर्वत के बीच में परमागम-कथित अनादि-अक्किम तथा पृथ्वीकायिक जम्बू वृत्त है। उसी शीता नदी के दोनों किनारों पर यमकिंगरि नामक दो पर्वत जानने चाहियें। उन दोनों यमकगिरि पर्वतों से दक्षिण दिशा में कुछ मार्ग चलने पर शीता नदी के बीच में कुछ-कुछ अन्तराल से पदा आदि पांच हद हैं। उन हदों के दोनों पसवाड़ों में से प्रत्येक पार्ख में, लोकानुयोग के व्याख्यान के ऋनुसार, सुवर्श तथा रत्ननिर्मित जिन-चैत्यालयों से भूषित दश दश सुवर्ण पर्वत हैं । इसी प्रकार निश्चय तथा व्यवहार रत्नत्रय की आराधना करने वाले उत्तम पात्रों को परम भक्ति से दिये हुए आहार-दान के फल से उत्पन्न हुए तिर्यंच त्रीर मनुष्यों को, निज शुद्ध आत्म-भावना से उत्पन्न होनेवाला निर्विकार सदा आनन्दरूप सुखामृत रस के आस्वाद से विलज्ञण और चक्रवर्ती के भोग-सुखों से भी श्रिधिक, नाना प्रकार के पंचेन्द्रिय सम्बन्धी भोग-सुखों के देनेवाले ज्योतिरङ्ग, गृहाङ्ग, दीपाङ्ग, तूर्योङ्ग, भोजनाङ्ग, वस्त्रङ्ग, माल्याङ्ग, भाजनाङ्ग, भूषए।ङ्ग सथा राग एवं मद को उत्पन्न करने वाले रसाङ्ग नामक, ऐसे दस प्रकार के कल्पवृत्त भोगभूमिया चेत्र में स्थित हैं। इत्यादि परमागमकथित प्रकार से अनेक आश्चर्य समक्षते चाहियें। उसी मेरुगज से निकले हुए दक्तिए। दिशा में जो 'दो-गजदन्त' हैं उनके मध्य में उत्तर कुरु के समान देवकुरु नामक उत्तम भोगभूमि का त्तेत्र जानना चाहिये।

तस्मादेव मेरुपर्वतात्पूर्वस्यां दिशि पूर्वापरेख द्वाविशतिसहस्रयोजनविष्कम्भं सवेदिकं भद्रशालवनमस्ति । तस्मात्पूर्विदिग्भागे कर्मभूमिसंझः पूर्वविदेहोऽस्ति । तत्र नीलकुलपर्वताहिच्याभागे शीतानद्या उत्तरभागे मेरोः प्रदिक्योन यानि चेत्राणि तिष्ठन्ति तेषां विभागः कथ्यते । तथाहि — मेरोः पूर्विदशाभागे या पूर्वभद्रशालवन-वेदिका तिष्ठति तस्याः पूर्विदग्भागे प्रथमं चेत्रं भवति, तदनन्तरं दिच्यात्तरायतो वचारनामा पर्वतो भवति, तदनन्तरं चेत्रं तिष्ठति, तत्रश्च चेत्रं, ततोऽपि विभक्षा नदी भवति, ततोऽपि चेत्रं, तस्मादिष वचारपर्वतस्तिष्ठति, ततश्च चेत्रं, ततोऽपि विभक्षा नदी, तदनन्तरं चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः चेत्रं, तदनन्तरं चेत्रं, ततो विभक्षा नदी, ततश्च चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः चेत्रं, तदनन्तरं पूर्वसमुद्रसमीपे यहे वारपयं तस्य वेदिका चेति नवभित्तिभिरष्टवेत्राणि ज्ञातच्यानि । तेषां क्रमेण नामानि कथ्यन्ते कच्छा १ सुकच्छा २ महाकच्छा ३ कच्छावती ४ त्रावर्त्ता भ लाङ्गला-वर्ता ६ पुष्कला ७ पुष्कलावती ८ चेति । इदानीं चेत्रमध्यस्थितनगरीणां नामानि कथ्यन्ते । चेमा १ चेमपुरी २ रिष्टा ३ रिष्टपुरी ४ सङ्गा ५ मञ्जूषा ६ म्रोषघी ७ पुण्डरीकिश्यी ८ चेति ।

श्रत ऊर्ध्व शीताया दिचणविभागे निषधपर्वतादुत्तरविभागे यान्यष्टचेत्र।णि

उसी मेरु पर्वत से पूर्व दिशा में, पूर्व-पश्चिम बाईस हजार योजन विस्तार वाला वेदी सहित भद्रशाल वन है। उससे पूर्व दिशा में कर्मभूमि नामक पूर्वविदेह हैं। वहाँ नोल नामक छुलाचल से दिशा में और शीता नदी के उत्तर में मेरु की प्रदक्षिणा रूप से जो चेत्र हैं, उनके त्रिमागों को कहते हैं। वह इस प्रकार है—मेरु से पूर्व दिशा में जो पूर्वभद्रशाल वन की वेदिका है, उससे पूर्व दिशा में प्रथम चेत्र है, उसके पश्चात् दिशा—उत्तर लम्बा वक्षार पर्वत है, उसके बाद चेत्र है, उसके आगे विभक्षा नदी है, उसके आगे चेत्र है, उसके अनन्तर चेत्र है, फिर चिभक्षा नदी है, उसके अनन्तर चेत्र है, उसके अनन्तर चेत्र है, उसके पश्चात् वक्षार पर्वत है, उसके अने चेत्र है, किर विभक्षा नदी है और फिर चेत्र है, उसके थाने पर्वत है, उसके अने चेत्र है, तदनन्तर पूर्व समुद्र के पास जो देवारण्य नामक वन है, उसकी वेदिका है। ऐसे नौ भित्तियों (दीवारों) से आठ चेत्र जानने चाहियें। क्रम से उनके नाम हैं—कच्छा १, सुकच्छा २, महाकच्छा ३, कच्छावती ४, आवर्ता ४, लाङ्गलावर्ता ६, पुक्कला ७ और पुक्कलावती म। अब दोत्रों के मध्य में जो नगिरयाँ हैं, उनके नाम कहते हैं—चेमा १, चेमपुरी २, रिष्टा ३, रिष्टपुरी ४, खड्गा ४, मंजूषा ६, औषधी ७ और पुर्डरीिक्णी म।

इसके ऊपर शीता नदी से दक्तिए। भाग में निषध पर्वत से उत्तर भाग में जो आठ

तानि कथ्यन्ते। तद्यथा — पूर्वोक्ता या देवारएयवेदिका तस्याः पश्चिमभागे चेत्रमस्ति, तदनन्तरं वचारपर्वतस्ततः परं चेत्रं, ततो विभक्षा नदी, ततश्च चेत्रं, तस्माद्वचार-पर्वतस्ततश्च चेत्रं, ततो विभक्षा नदी, ततः चेत्रं, ततो वचारपर्वतः, ततः चेत्रं, ततो विभक्षा नदी, तदनन्तरं चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः चेत्रं, ततो मेरुदिरभागे पूर्वभद्रशालवन्तवेदिका भवतीति नवभित्तिमध्येऽष्टी चेत्राणि ज्ञातव्यानि । इदानीं तेषां क्रमेख नामानि कथ्यन्ते—वच्छा १, सुवच्छा २, महावच्छा ३, वच्छावती ४, रम्या ४, रम्यका ६, रमणीया ७, मङ्गलावती = चेति । इदानीं तन्मध्यस्थितन-गरीणां नामानि कथ्यन्ते—सुनीमा १, कुण्डला २, अपराजिता ३, प्रभाकरी ४, अङ्गा ४, पद्मा ६, शुभा ७, रत्नसंचया = चेति, इति पूर्वविदेवचेत्रविभागव्याख्यानं समासम्।

श्रथ मेरोः पश्चिमदिग्मागे पूर्वापरद्वाविंशतिसहस्रयोजनविष्क्रमो पश्चिम-भद्रशालवनानन्तरं पश्चिमविदेहस्तिष्ठति । तत्र निषधपर्वतादुत्तरविभागे शीतोदोनद्या दिचणमागे यानि चेत्राणि तेषां विभाग उच्यते । तथाहि — मेरुदिग्मागे या पश्चिम-भद्रशालवनवेदिका तिष्ठति तस्याः पश्चिमभागे चेत्रं भवति, ततो दिच्णोत्तरायतो

रोत्र हैं उनको कहते हैं। वे इस प्रकार हैं—पहले कही हुई जो देवारएय की बेदी है उसके पश्चिम में चेत्र है, तदनन्तर बचार पर्वत है, उसके आगे चेत्र है, फिर तिभङ्गा नदी है, उसके बाद चेत्र है, फिर बचार पर्वत है, उसके आगे चेत्र है, तत्पश्चात् विभङ्गा नदी है, फिर चेत्र है, पुनः बचार पर्वत है, फिर चेत्र है, पश्चात् विभङ्गा नदी है, तदनन्तर चेत्र है, फिर बचार पर्वत है, फिर चेत्र है, पश्चात् विभङ्गा नदी है, तदनन्तर चेत्र है, फिर बचार पर्वत है, उसके आगे मेरु के पूर्व दिशा वाले पूर्वभद्रशाल वन की बेदी है। ऐसे नौ भित्वियों के मध्य में आठ चेत्र जानने योग्य हैं। उन चेत्रों के नाम कम से कहते हैं—बच्छा १, सुवच्छा २, महावच्छा ३, वच्छावती ४, रम्या ४, रम्यका ६, रमणीया ७ और मंगलावती म। अब उन चेत्रों में स्थित नगरियों के नाम कहते हैं—सुसीमा १, कुण्डला २, अपराजिता ३, प्रभाकरो ४, अंका ४, पद्मा ६, शुभा ७ और रतनसंचया म। इस प्रकार पूर्व विदेह सेत्र के विभागों का व्याख्यान समाप्त हुआ।।

श्रव मेरु पर्गत से पश्चिम दिशा में पूर्ग-पश्चिम बाईस हजार योजन विस्तार वाला पश्चिम भद्रशाल वन के बाद पश्चिम विदेह दोत्र है। वहाँ निषध पर्गत से उत्तर में और शीतोदा नदी के दक्षिण में जो दोत्र हैं, उनका विभाग कहते हैं—मेरु की पश्चिम दिशा में जो पश्चिम भद्रशाल वन की वेदिका है, उसके पश्चिम भाग में दोत्र है, उससे आगे दक्षिण उत्तर लम्बा वक्तार पर्गत है, तदनन्तर दोत्र है, फिर विभंगा नदी है, उसके बाद दोत्र है,

वचारपर्वतिस्तिष्ठति, तदनन्तरं चेत्रं, ततो विभक्षा नदी, ततश्च चेत्रं, ततो वचार-पर्वतस्ततः परं चेत्रं, ततो विभक्षा नदी, ततः चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः चेत्रं, ततः विभक्षा नदी, ततः चेत्रं, ततः वचारपर्वतस्ततः चेत्रं, तदनन्तरं पश्चिमसमुद्र समीपे यद्भृतारएयवनं तिष्ठति तस्य वेदिका चेति नवभित्तिषु मध्येऽष्टौ चेत्राणि भवन्ति । तेषां नामानि कथ्यन्ते । पद्मा १, सुपद्मा २, महापद्मा ३, पद्मकावती ४, शंखा ४, निलना ६, कुमुदा ७, सिलला ८ चेति । तन्मध्यितनगरीणां नामानि कथ्यन्ति — अश्वपुरी १, सिंहपुरी २, महापुरी ३, विजयापुरी ४, अरजापुरी ४, विरजापुरी ६, अशोकापुरी ७, विशोकापुरी ८ चेति ।

अत ऊर्ध्व शीतोदाया उत्तरभागे नीलकुलपर्वताइचि मागे यानि चोत्राशि तिष्ठिन्ति तेषां विभागभेदं कथयति । पूर्वभणिता या भूतारएयवनवेदिका तस्याः पूर्वभागे चेत्रं भवति । तदनंतरं वचारपर्वतस्तदनंतरं चेत्रं, ततो विमंगा नदी, ततः चोत्रं, ततो वचारपर्वतः, ततश्च चोत्रं, ततश्च विभंगा नदी, ततोऽपि चोत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः चोत्रं, ततो विभंगा नदी, ततः चोत्रं, ततश्च वचारपर्वत-स्ततः चोत्रं, ततो मेरुदिशाभागे पश्चिमभद्रशालवनवेदिका चेति नवभित्तिषु

उससे आगे वद्यार पर्गत है, तत्पश्चात् होत्र है, फिर विभंगा नदी है, फिर दोत्र है, उसके आगे वद्यार पर्गत है, तत्पश्चात् होत्र है, फिर विभंगा नदी है, उसके आगन्तर होत्र है, उस के पश्चात् वद्यार पर्गत है, फिर होत्र है, उसके आगंतर पश्चिम समुद्र के समीप में जो भूतारण्य नामक वन है उसकी वेदिका है। ऐसे नौ भित्तियों के मध्य में आठ होत्र होते हैं। उनके नाम कहते हैं—पद्या १, सुपद्या २, महापद्या ३, पद्यकावती ४, शंखा ४, निलना ६, कुमुदा ७ और सिलला म। उन होत्रों के मध्य में स्थित नगरियों के नाम कहते हैं—अश्य-पुरी १, सिहपुरी २; महापुरी ३, विजयापुरी ४, आरजापुरी ४, विरजापुरी ६, आशोकापुरी ७ और विशोकापुरी म।

अब शीतोदा के उत्तर में और नील कुलाचल से दिल्ला में जो दोत्र हैं, उनके विभाग-भेद का वर्णन करते हैं—पहले कही हुई जो भूतारण्य वन की वेदिका है उसके पूर्व में त्तेत्र है, उसके बाद वत्तार पर्वत, उसके अनंतर होत्र, उसके बाद विभागा नदी, उसके पीछे होत्र, उसके पश्चात् वत्तार पर्वत, उसके अनंतर पुनः होत्र, उसके बाद पुनः विभागा नदी, उसके अनंतर पुनः होत्र, उसके बाद पुनः विभागा नदी, उसके अनंतर पुनः होत्र, उसके पश्चात् वत्तार पर्वत, उसके बाद होत्र, तदनंतर विभागा नदी, उसके अनंतर होत्र, उसके पश्चात् वत्तार पर्वत, उसके बाद होत्र, तदनंतर विभागा नदी, उसके अनंतर होत्र, उसके पश्चात् वत्तार पर्वत, उसके बाद होत्र, तदनंतर विभागा नदी, उसके अनंतर होत्र, उसके पश्चात् वत्तार पर्वत, उसके बाद होत्र है। उसके अनंतर मेरु की (पश्चिम) दिशा में स्थित पश्चिमभद्र-शाल वस की वेदिका है। ऐसे नौ भित्तियों के बीच में आठ होत्र हैं। उनके नाम कम से कहते

मध्येऽष्टौ चोत्राणि भवन्ति । तेषां क्रमेण नामानि कथ्यन्ते — वत्रा १ सुवत्रा २ महावत्रा ३ वत्रकावती ४ गन्धा ५ सुगन्धा ६ गन्धिला ७ गन्धमालिनी ८ चेति । तन्मध्यस्थितनगरीणां नामानि कथ्यन्ते । विजया १ वैजयंती २ जयंती ३ अपराजिता ४ चक्रपुरी ५ खड्गपुरी ६ अयोध्या ७ अवध्या ८ चेति ।

अथ यथा-भरतचोत्रो गङ्गामिश्वनदीद्वयेन विजयार्धपर्वतेन च म्लेच्छ्रखगडपञ्चकमार्य-खगडं चेति षद् खगडानि जातानि । तथैय तेषु द्वानिशत्तेत्रोषु गङ्गामिश्वममाननदी-द्वयेन विजयार्धपर्वतेन च प्रत्येकं षट् खगडानि ज्ञातन्यानि । अयं तु विशेषः । एतेषु चोत्रोषु सर्वदेव चतुर्थकालादिसमानकालः । उत्कर्षेण पूर्वकोटिजीवितं, पश्चशताचापोत्सेधशचेति विशेयम् । पूर्वप्रमाणं कथ्यते । "पुन्वस्स हु परिमाणं सदिरं खलु सदसहस्सकोडीओ । छष्पणणं च सहस्सा बोधन्या वासगणनाओ ।१।" इति संचोषेण जम्बृद्वीपन्याख्यानं समाप्तम् ।

तदनन्तरं यथा सर्वद्वीपेषु सर्वसमुद्रोषु च द्वीपसमुद्रमर्यादाकारिका योजनाष्टकोत्सेघा वजनेदिकास्ति तथा जम्बूद्वीपेष्यस्तोति विज्ञेयम् । यद्बहिर्भागे योजनलचद्वयवलयविष्कम्म आगमकथिताषोडशसहस्रयोजनजलोत्सेघाद्यनेकाश्चर्य-

अब जैसे भरत च्रेत्र में गंगा और सिंधु इन दोनों निद्यों से तथा विजयार्ध पर्वत से पांच म्लेच्छ खंड और एक आर्य खंड ऐसे छः खंड हुए हैं, उसी तरह पूर्वीक बत्तीस विदेह होत्रों में गंगा सिंधु समान दो निदयों और विजयार्ध पर्वत से प्रत्येक होत्र के छः खंड जानने चाहियें। इतना विशेष है कि इन सब होत्रों में सदा चौथे काल की आदि जैसा काल रहता है। उत्कृष्टता से कोटि पूर्व प्रमाण आयु है और पांच सौ धनुष प्रमाण शरीर का उत्सेध है। पूर्व का प्रमाण कहते हैं—"पूर्व का प्रमाण सत्तर लाख छप्पन हजार कोडि वर्ष जानना च हिये।" ऐसे संहोप से जंबू द्वीप का व्याख्यान समाप्त हुआ।

जैसे सब द्वीप और समुद्रों में द्वीप और समुद्र की मर्यादा (सीमा) करने वाली आठ योजन ऊंची वक्र की वेदिका (दीवार) है, उसी प्रकार से जंबू द्वीप में भी है, ऐसा जानना चाहिये। उस वेदिका के बाहर दो लाख योजन चौड़ा गोलाकार शास्त्रोक्त सोलह हजार

हैं—वप्रा १, सुवप्रा २, महावप्रा ३, वप्रकावती ४, गंधा ४, सुगंधा ६, गंधिला ७ और गंधमालिनी म । उन दोत्रों के मध्य में वर्षामान नगरियों के नाम कहते हैं—विजया १, वैजयन्ती २, जयन्ती ३, अपराजिता ४, चक्रपुरी ४, खड्गपुरी ६, अयोध्या ७ और श्रवध्या म ।

सहितो लवगसमुद्रोऽस्ति । तस्माद्पि बहिर्मागे योजनलक्ष्चतुष्टयवलयविष्कम्मो धातकीलगढद्वीपोऽस्ति । तत्र च दक्षिणभागे समगोद्धिकालोद्धिसमुद्रद्वयवेदिकास्पर्शी दिचियोत्तरायामः सहस्योजनविष्कमः शतचतुष्टयोत्तेष इक्षाकारनामपर्वतः श्रस्ति । तथोत्तरविभागेऽपि । तेन पर्वतद्वयेन खण्डीकृतं प्रवीपरधातकीलगढद्वयं ज्ञातव्यम् । तत्र पूर्वधातकीलगढद्वीपमध्ये चतुरशीतिसहस्रयोजनोत्सेषः सहस्रयोजनावगाहः जुल्लकमेरुरस्ति । तथा पश्चिमधातकीलगढेऽपि । यथा जम्बृद्धीपमहामेरोः भरतादिवेत्रहिमवदादिपर्वतगङ्गादिनद्यपद्यादिहदानां दिख्योत्तरेण व्याख्यानं कृतं तथात्र पूर्वधातकीलगढमेरी पश्चिमधातकीलगढमेरी च ज्ञातव्यम् । श्रत एव जम्बृद्धीपापेश्वया संख्यां प्रति द्विगुद्धानि भवन्ति भरतवेत्राखि, न च विस्तारायामापेश्वया । कुलपर्वताः पुनविस्तारापेश्वयेव द्विगुद्धा, नत्वायामं प्रति । तत्र धोतकीलगढद्वीपे यथा चक्रस्यारास्तथाकाराः कुलपर्वता भवन्ति । यथा चाराखां विवराखि छिद्राखि मध्यान्यम्यन्तरे सङ्कीर्णानि बहिर्मागे विस्तीर्णानि तथा वेत्राखि ज्ञातव्यानि ।

इत्थंभृतं धातकीखराडद्वीपमण्टलचयोजनवलयविष्कम्भः कालोदकसमुद्रः

योजन जल की ऊंचाई श्रादि श्रनेक श्राश्चरों सिहत लवण समुद्र है; उसके बाहर चार लाख योजन गोल विस्तार वाला धातकी खंड द्वीप है। वहाँ पर दिन्निण भाग में लवणोदिध श्रीर कालोदिध इन दोनों समुद्रों की वेदिका को छूने वाला, दिन्निण-उत्तर लम्बा, एक हजार योजन विस्तार वाला तथा चार सौ योजन ऊंचा इन्नाकार नामक पर्नत है। इसी प्रकार उत्तर भाग में भी एक इन्वाकार पर्नत है। इस दोनों पर्नतों से विभाजित, पूर्व धातकीखंड तथा पश्चिम धातकीखंड ऐसे दो भाग जानने चाहियें। पूर्व धातकीखंड द्वीप के मध्य में चौरासी हजार योजन ऊंचा श्रीर एक हजार योजन गहरा छोटा मेर है। उसी प्रकार पश्चिम धातकीखंड में भी एक छोटा मेर है। जैसे जंबू द्वीप के महामेर में भरत श्रादि चेत्र, हिमवत् श्रादि पर्नत, गंगा श्रादि नदी श्रीर पद्म श्रादि हदों का दिन्सण व उत्तर दिशाश्रों सम्बन्ध व्याख्यान किया है; वैसे ही इस पूर्व धातकीखंड के मेर श्रीर पश्चिम धातकी खंड के मेर सम्बन्ध जानना चाहिये। इसी कारण धातकीखंड में जंबू द्वीप की श्रपेत्ता संख्या में भरत दोत्र श्रादि दूने होते हैं, परन्तु लम्बाई चोड़ाई की श्रपेत्ता से दुगुने नहीं हैं। इस धातकीखंड द्वीप में, जैसे चक्र के श्रारे होते हैं, वैस श्राकार के धारक कुलाचल हैं। जैसे चक्र के श्रारों के छिद्र श्रन्दर की श्रोर तो संकीर्ण (सुकड़े) होते हैं श्रीर बाहर की श्रोर विस्तीर्ण (फैले हुए) होते हैं, वैसा ही चेत्रों का श्राकार सममना चाहिये।

परिवेष्ट्य तिष्ठति । तस्माद्बिधिमीं योजनलक्षाष्टकं गत्वा पुष्करवरद्वीपस्य श्रद्धे वलयाकारेण चतुर्दिशामामे मानुषोत्तरनामा पर्वतिस्तिष्ठति । तत्र पुष्करार्धेऽपि धातकीखयण्डद्वीपवद्विणोत्तरेणेच्वाकारनामपर्वतद्वयं पूर्वापरेण चुल्लकमेरुद्वयं च । तथेव भरतादिचीत्रविभागश्च बोधव्यः । परं किन्तु जम्बद्वीपभरतादिसंख्या- पेक्स्या भरतचोत्रादिद्वगुणत्वं, न च धातकीखयण्डापेक्स्या । कुलपर्वतानां तु धातकीखयण्डकुलपर्वतापेक्स्या द्विगुणो विष्कम्भ श्रायामश्च । उत्तेधप्रमाणं पुनः दिचिणभागे विजयार्धपर्वते योजनानि पश्चविंशतिः, हिमवति पर्वते शतं महाहिमवति द्विशतं, निषधे चतुःशतं, तथोत्तरभागे च । मेरुममीपगजदन्तेषु शतपश्चकं, नील निषध पार्श्वे गजदन्तानि योजन चतुःशतानि । नदीसमीपे वक्षारेषु चान्त्य- निषधनीलसमीपे चतुःशतं च । शेषपर्वतानां च मेरुं त्यक्त्वा यदेव जम्बद्धीपे भिणतं तदेवार्धतृतीयद्वीपेषु च विद्वयम् । तथा नामानि च चेत्रपर्वतनदीदेशनगरा- दीनां तान्येव । तथेव कोशद्वयोत्सेधा पश्चशतधनुर्विस्तारा पद्मरागरत्नमयी वना- दीनां तान्येव । तथेव कोशद्वयोत्सेधा पश्चशतधनुर्विस्तारा पद्मरागरत्नमयी वना- दीनां वेदिका सर्वत्र समानेति । श्रत्राणि चक्काराकारवत्यर्वता श्चारविवरसंस्थानानि चेत्राणि ज्ञातव्यानि । मानुषोत्तरपर्वतादस्यन्तरभाग एव मनुष्यास्तिष्टन्ति, न

इस प्रकार जो धातकीखंड द्वीप है उसको ब्याठ लाख योजन विस्तार वाला कालोदक समुद्र बेडे हुए हैं। उस कालोदक समुद्र के बाहर त्राठ लाख योजग चलकर पुष्करवर द्वीप के अर्ध भाग में गोलाकार रूप से चारी दिशाओं में मानुपोत्तर नामक पर्शत है। उस पुष्करार्ध द्वीप में भी धातकीखंड द्वीप के समान दक्षिण तथा उत्तर दिशा में इस्वाकार दो पर्वात हैं, पूर्व-पश्चिम में दो छोटे मेरु हैं। इसी प्रकार (धातकीखंड के समान) भरत आदि चेत्रों का विभाग जानना चाहिए। परन्तु जंबू द्वीप के भरत आदि की अपेचा से यहाँ पर संख्या में दूने २ भरत आदि चेत्र हैं, धातकीखंड की अपेचा से भरत आदि दूने नहीं हैं। कुल पर्वातों का विष्कम्भ तथा श्रायाम घातकीलंड के कुल पर्वातों की श्रपेना से दुराना है। द्चिए। में विजयार्ध पर्नात की ऊंचाई का प्रमाए। पचीस योजन, हिमवत् पर्नात की ऊंचाई १०० योजन, महाहिमवान पर्शत की दो सौ योजन, निषध की चार सौ योजन प्रमास है। तथा उत्तर भाग में भी इसी प्रकार उत्सेध प्रमाण है। मेह के समीप में गजदन्तों की अंचाई पांच सौ योजन है और नील निषध पर्वातों के पास चार सौ योजन है । बचार पर्वातों की ऊंचाई नदी के निकट तथा अन्त में नील और निषध पर्वातों के पास चार सी योजन है। मेरु को छोड़कर शेष पर्नतों की जो अचाई जबू द्वोप में कही है सो ही पुष्कराद्ध तक द्वीपों में जाननी चाहिये। तथा दोत्र, पर्वात, नदी, देश, नगर आदि के नाम भी वे ही हैं, जो कि जंबू द्वीप में हैं। इसी प्रकार दो कोश ऊंची, पांच सौ धनुष चौड़ी पद्मराग रत्नमयी जो वन आदि की वेदिका है, वह सब द्वीपों में समान है। इस पुष्करार्ध द्वीप में भी चक्र के च बहिर्भागे। तेषां च जवन्यजीवितमन्तर्मुहूर्तप्रमाणम्, उत्कर्षेण पर्यत्रयं, मध्ये मध्यमविकरूपा बहवस्तथा तिरश्चां च । एवमसंख्येयद्वीपसमुद्रविस्तीर्णितिर्यग्लोक-मध्येऽर्घतृतीयद्वीपप्रमाणः संचेपेण मनुष्यलोको व्याख्यातः।

श्रथ मानुषोत्तरपर्वतसकाशाद्बहिर्भागे स्वयम्भूरमणद्वीपार्थं परिविष्य योऽसौ नागेन्द्रनामा पर्वतस्तरमात्पूर्वभागे ये संख्यातीता द्वीपसमुद्रास्तिष्ठन्ति तेषु यद्यपि 'व्यन्तरा निरन्तरा' इति वचनाद् व्यन्तरदेवावासास्तिष्ठन्ति तथापि पल्य-प्रमाणायुषां तिरश्चां सम्बन्धिनी जधन्यभोगभूमिरिति क्रेयम् । नागेन्द्र-पर्वताद्विध्भागे स्वयम्भूरमणद्वीपार्धे समुद्रे च पुनिर्वदेहवस्सर्वदेव कर्मभूमि-श्रत्थंकालश्च। परं किन्तु मनुष्या न सन्ति। एवम्रुक्तलचणितर्यग्लोकस्य तद्भय-न्तरं मध्यभागवर्षिनो मनुष्यलोकस्य च प्रतिपादनेन संचेपेण मध्यमलोकव्याख्यानं समाप्तम्। श्रथ मनुष्यलोके द्विहीनशतचतुष्टयं तिर्यग्लोके तु नन्दीश्वरकुण्डलक्-चकाभिधानद्वीपत्रयेषु क्रमेण द्विपश्चाशच्चतुष्टयचतुष्टयसंख्याश्चाकृतिमाः स्वत-नत्रज्ञनगृहा ज्ञातव्याः।

श्रारों के आकार समान पर्गत और आरों के छिद्रों के समान दोत्र जानने चाहिये। मानुषो-त्तार पर्गत के भीतरी भाग में ही मनुष्य निवास करते हैं बाहरी भाग में नहीं। उन मनुष्यों की जघन्य आयु अन्तर्म हूर्त और उत्कृष्ट आयु तीन पत्य के बराबर है। मध्य में मध्यम-विकल्प बहुत से हैं। तिर्यंचों की आयु भी मनुष्यों की आयु के समान है। इस प्रकार असंख्यात द्वीप समुद्रों से विस्तरित तिर्यंग्लोक के मध्य में ढाई द्वीप प्रमाण मनुष्यलोक का संचेप से व्याख्यान हुआ।

श्रव मानुषोत्तर पर्वत से बाहरी भाग में, स्वयंभूरमण द्वीप के श्रधंभाग को वेद्धकर जो नागेन्द्र नामक पर्वत है, उस पर्वत के पूर्व भाग में जो असंख्यात द्वीप समुद्र हैं, उनमें च्यन्तर देव निरन्तर रहते हैं' इस वचनानुसार, यद्यपि व्यन्तर देवों के आवास हैं, तथापि एक पल्यप्रमाण आयुवाले तिर्यचों की जघन्य भोगभूमि भी है, ऐसा जानना चाहिये। नागेन्द्र पर्वत से बाहर स्वयंभूरमण आधे द्वीप और पूर्णस्वयंभूरमण समुद्र में विदेह चेत्र के समान, सदा ही कर्मभूमि और चतुर्थ काल रहता है। परन्तु वहाँ पर मनुष्य नहीं हैं। इस प्रकार तिर्यग् लोक के तथा उस तिर्यक् लोक के मध्य में विद्यमान मनुष्य-लोक के निरूपण द्वारा मध्य लोक का व्याख्यान समाप्त हुआ। मनुष्य लोक में तीन सौ अद्वानवे ३६८ और तिर्यक् लोक में नन्दीश्वर द्वीप, खुण्डल द्वीप तथा रुचक द्वीप इन तीन द्वीपों सम्बन्धो क्रमशः बावन, चार, चार अकृत्रिम स्वतंत्र चैत्यालय जानने चाहियें। (मध्यलोक में सब अकृत्रिम चैत्यालय ४४८ हैं)।

त्रत उध्वं ज्योतिलोंकः कथ्यते । तद्यथा—चन्द्रादित्यग्रहनत्तत्राणि श्रकीर्णतारकारचेति ज्योतिष्कदेवाः पञ्चिवधा भवन्ति । तेषां मध्येऽस्माद्भूमितला-द्रुपरि नवत्यधिकसप्तशतयोजनान्याकाशे गत्वा तारकविमानाः सन्ति, ततोऽपि योजनदशकं गत्वा सूर्यविमानाः, ततः परमशीतियोजनानि गत्वा चन्द्रविमानाः, ततोऽपि त्रैलोक्यसारकथितक्रमेण योजनचतुष्टयं गते अश्विन्यादिनत्तत्रविमानाः, ततः परं योजनत्रयं गत्वा शुक्रविमानाः, ततो योजनत्रयं गत्वा शुक्रविमानाः, ततोऽपि योजनत्रयानन्तरं शनैश्चरविमानाः, ततो योजनत्रयानन्तरं मङ्गलिमानाः, ततोऽपि योजनत्रयानन्तरं शनैश्चरविमानाः इति । तथा चोक्तं "णउदुत्तरमत्तसया दस सीदी चउदुगं तु तिचउक्कं । तारारविससित्वस्ता बुद्दमग्ववशिरारमणी । १।" ते च ज्योतिष्कदेवा अर्धतृतीयद्यीपेषु निरंतरं मेरोः प्रदक्तियोन परिश्रमण्यातिं कुर्वन्ति । तत्र घटिकाप्रहरदिवसादिक्षः स्थूलव्यवहारकालः समयनिमिषा-दिस्दन्मव्यवहारकालवत् यद्यप्यनादिनिधनेन समयघटिकादिविविद्यतिकल्परिहतेन कालाणुद्रव्यक्षेण निश्चयकालेनोपादानभूतेन जन्यते तथापि चन्द्रादित्यादिज्यो-तिष्कदेवविमानगमनागमनेन कुम्भकारेण निमित्तभूतेन मृत्यिण्डोपादानजित्वद इत्यन्वयक्षेत्रयते ज्ञायते तेन कारणेनोपचारेण ज्योतिष्कदेवकृत इत्य-

इसके पश्चान् ज्योतिष्यलोक का वर्णन करते हैं। चन्द्र, सूर्य, मह, नचत्र, प्रकीर्णकतारा ऐसे ज्योतिष्क देव पांच प्रकार के होते हैं। उनमें से इस मध्य लोक की प्रश्वीतल से सात सी नज्बे योजन उपर आकाश में तारों के विमान हैं, तारों से इस योजन उपर सूर्य के विमान हैं। उसके अनंतर, त्रेलोक्य-सार कथित कमानुसार, चार योजन उपर अधिती ऋादि नक्त्रों के विमान हैं। उसके पश्चान् चार योजन उपर युध के विमान हैं। उसके अनंतर तीन योजन उपर शुक्त के विमान हैं। वहाँ से तीन योजन उपर शृहस्पति के विमान हैं। उसके पश्चान् तीन योजन पर मंगल के विमान हैं। वहाँ से तीन योजन उपर शृहस्पति के विमान हैं। उसके पश्चान् तीन योजन पर मंगल के विमान हैं। वहाँ से भी तीन योजन के अन्तर पर शनैश्चर के विमान हैं। सो ही कहा है—'सात सौ नच्बे, इस, अस्सी, चार, चार, तीन, तीन, तीन और तीन योजन उपर कम से तारा, सूर्य, चन्द्र, नक्त्र, बुध, शुक्र, बृहस्पति, मंगल और शनैश्चर के विमान हैं। १।'' वे ज्योतिष्क देव ढाई द्वीप में मेर की प्रहित्ता हैं। हित तथा अनिविध्य आदि स्कूल व्यवहार काल के समान घटिका प्रहर दिवस आदि स्थूल व्यवहार काल भी, समय-घटिका आदि विविच्ति मेदों से रहित तथा अनिविध्न कालागुह्रव्यमची निश्चयकाल रूप उपादान से यद्यि उरमह होना है; तो भी, निमित्तभूत कुम्भकार के द्वारा उपादान रूप मृत्तिकारिक देवों के विमानों के गमनागमन से यह व्यवहार काल प्रगट किया जाता है तथा उपादान रूप मृत्तिकारिक देवों के विमानों के गमनागमन से यह व्यवहार काल प्रगट किया जाता है तथा

भिधीयते । निश्चयकालस्तु तद्विमानगतिपरिणातेर्ब हिरङ्गसहकारिकारणां भवति कुम्भकारचक्रश्रमणस्याधस्तनशिलावदिति ।

इदानीमर्धत्तीयद्वीपेषु चन्द्रादित्यसंख्या कथ्यते । तथाहि—जम्बूद्वीपे चन्द्रद्वयं सूर्यद्वयं च, लवणोदे चतुष्टयं, धातकीलएडद्वीपे द्वादश चन्द्रादित्याश्च, कालोदकसमुद्रे द्विचत्वारिंशच्चन्द्रादित्याश्च, पुष्कराधें द्वीपे द्वासप्ततिचन्द्रादित्याश्चे चेति । ततः परं भरतेरावतस्थितजम्बूद्वीपचन्द्रसर्ययोः किमपि विवरणं क्रियते । तद्यथा—जम्बूद्वीपाभ्यन्तरे योजनानामशीतिशतं बहिर्मागे लवणसमुद्रसम्बन्धे त्रिशदिषकशतत्रयमिति समुदायेन दशोत्तरयोजनशतपञ्चकं चारचेत्रं भएयते, तत् चन्द्रादित्ययोरेकमेव । तत्र भरतेन (सह) बहिर्मागे तिस्मश्चारचेत्रे सर्यस्य चतुर-शीतिशतसंख्या मार्गा भवन्ति, चन्द्रस्य पञ्चदशैव । तत्र जम्बूद्वीपाभ्यन्तरे कर्क-टसंक्रान्तिदेने दिच्यायनशारम्भे निषधपर्वतस्योपिर प्रथममार्गे द्वर्यः प्रथमोद्यं करोति । यत्र स्वर्यविमानस्थं निद्रीपपरमात्मनो जिनेश्वरस्याकृत्रिमं जिनविम्बम्

जाना जाता है; इस कारण उपचार से 'व्यवहार काल ज्योतिष्क देवों का किया हुआ है' ऐसा कहा जाता है। कुम्भकार के चाक के भ्रमण में बहिरंग सहकारी कारण नीचे की कीली के समान, निश्चय काल तो, उन ज्योतिष्क देवों के विमानों के गमन रूप परिण्मन में, बहिरंग सहकारी कारण होता है।

श्रव ढाई द्वीपों में जो चन्द्र और सूर्य हैं, उनकी संख्या बतलाते हैं। वह इस प्रकार है—जंबू द्वीप में दो चन्द्रमा और दो सूर्य हैं, लवणोदकसमुद्र में चार चन्द्रमा और चार सूर्य हैं, धातकीखंड द्वीप में बारह चन्द्रमा और बारह सूर्य हैं, कालोदक समुद्र में ४२ चन्द्रमा और ४२ सूर्य हैं तथा पुष्करार्ध द्वीप में ७२ चन्द्रमा और बहत्तर ही सूर्य हैं।

इसके अनंतर भरत और ऐरावत में स्थित जंब्द्धीय के चन्द्र—सूर्य का कुछ थोड़ा-सा विवरण कहते हैं। वह इस तरह है—जंबू द्वीप के भीतर एक सौ अस्सी और बाहरी भाग में अर्थात लवणसमुद्र के तीन सौ तीस योजन, ऐसे दोनों मिलकर पांच सौ दस योजन प्रमाण सूर्य का चार त्तेत्र (गमन का त्तेत्र) कहलाता है। सो चन्द्र तथा सूर्य इन दोनों का एक ही गमन त्तेत्र है। भरत त्तेत्र और बाहरी भाग के चार त्तेत्र में सूर्य के एक सौ चौरासी मार्ग (गली) हैं और चन्द्रमा के पन्द्रह ही मार्ग हैं। उनमें जंबू द्वीप के भीतर कर्कट संक्रान्ति के दिन जब दिख्णायन प्रारम्भ होता है. तब निषध पर्वात के ऊपर प्रथम मार्ग में सूर्य प्रथम उदय करता है। वहाँ पर सूर्य विमान में स्थित निर्देष-परमात्म-जिनेन्द्र के अकृतिम जिनबिम्ब को, अथोध्या नगरी में स्थित भरत त्तेत्र का चक्रवर्ती प्रत्यन्न देखकर प्रस्यन्नेगा हृष्ट्वा अयोध्यानगरीस्थितो निर्मन्नसम्यक्त्वानुरागेग भरतचक्री पुष्पाञ्जलि-ग्रुत्निप्योध्ये ददातीति । तन्मार्गस्थितभरतन्नेत्रादित्यस्यैराक्तादित्येन सह तथापि चन्द्रास्यान्यचंद्रोग सह यदन्तरं भवति तद्विशेषेगागमतो ज्ञातन्यम् ।

त्रियाह पुण्डास तिउत्तरा मिन्समा सेसा। १।" इति गाथाकथितक्रमेण यानि ज्ञानयोत्कृष्टमञ्ज्ञम् तिउत्तरा मिन्समा सेसा। १।" इति गाथाकथितक्रमेण यानि ज्ञानयोत्कृष्टमञ्ज्ञम् तिउत्तरा मिन्समा सेसा। १।" इति गाथाकथितक्रमेण यानि ज्ञानयोत्कृष्टमञ्ज्ञम् तिष्ठ मध्ये किस्मन्तद्वत्रे कियन्ति दिनान्यादित्यस्तिष्ठ-तिति। "इंदुरवीदो रिक्स्ला सत्तिष्ठ पंच गगणसंडिहिया। अहिमस्दिरिक्स्वंडा रिक्स्ले इंदुरवीत्रत्थएणभुद्धत्ता। १।" इत्यनेन गाथासुत्रेणागमकथितक्रमेण पृथक् पृथगानीय मेलापके कृते सति पडिधकपष्टियुत्तित्रंशतसंख्यदिनानि भवन्ति। तस्य दिनसमूहार्थस्य यदा द्वीपाभ्यन्तराइक्तिणेन बहिर्मागेषु दिनकरो गन्छति तदा दिलसमूहार्थस्य यदा द्वीपाभ्यन्तराइक्तिणेन बहिर्मागेषु दिनकरो गन्छति तदा दक्तिणायनसंक्ता; यदा पुनः समुद्राहसकाशादुत्तरेणाभ्यन्तरमागेषु समायाति द्वित्तरायणसंक्रोति। तत्र यदा द्वीपाभ्यन्तरे प्रथममार्गपरिषौ कर्कटसंक्रान्तिदिने दक्षिणायनशारम्भे तिष्ठत्यादित्यस्तदा चतुर्णवित्तसहस्रपञ्चविंशत्यधिकपञ्चयोजनशत-

निर्मल सम्यक्त के अनुराग से पुष्पांजिल उद्घालकर अर्घ देता है। उस प्रथम मार्ग में स्थित भरत चेत्र के सूर्य का ऐरावत चेत्र के सूर्य के साथ तथा चन्द्रमा का चन्द्रमा के साथ और भरत चेत्र के सूर्य चन्द्रमाओं का मेरु के साथ जो अन्तर (फासला) रहता है, उसका विशेष कथन आगम से जानना चाहिए।

श्रव "शतिभषा, भरणी, श्राद्रां, स्वाति, श्राग्लेपा, ज्येष्ठा, ये छः नत्तत्र जघन्य हैं। रोहिणी, विशाखा, पुनर्शेष्ठ, उत्तराफाल्गुनी, उत्तराष्ठाढा श्रीर उत्तराभाद्रपद, ये छः नत्तत्र उत्कृष्ट हैं। इनके श्रातिरिक्त शेष नत्त्रत्र मध्यम हैं।" इस गाथा में कहे हुए क्रमानुसार जो जघन्य उत्कृष्ट तथा मध्यम नत्त्रत्र हैं, उनमें किस नत्त्र में कितने दिन सूर्य ठहरता है, सो कहते हैं—"एक मुहूर्त्त में चन्द्र १७६८, सूर्य १८३० श्रीर नत्त्रत्र १८३४ गगनखंडों में गमन करते हैं, इसलिये ६७ व ४ (१८३४ – १७६८ – ६७, १८३५ – १८३० – ४) श्राधिक मागों से नत्त्रत्रखंडों को भाग देने से जो मुहूर्त्त प्राप्त होते हैं, उन मुहूर्त्तों को चन्द्र श्रीर सूर्य के श्राधिक मुहूर्त्त जानने चाहियें। श्राधीत एक नत्त्रत्र पर उतने मुहूर्त्तों तक चन्द्रमा श्रीर सूर्य की स्थिति जाननी चाहिए। १।" इस प्रकार इस गाथा में कहे हुए कम से भिन्न-भिन्न दिनों को जोड़ने से तीन सौ छ्यासठ दिन होते हैं। जब द्वीप के भीतर से दक्तिल दिशा के बाहरी मागों में सूर्य गमन करता है, तब तीन सौ छ्यासठ दिनों के श्राधे एक सौ तिरासी दिनों की दक्तिणायन संज्ञा होती है श्रीर इसी प्रकार जब सूर्य समुद्र से उत्तर दिशा को अभ्यन्तर मागों में श्राता है तब शेष १८३ दिनों की उत्तरायण संज्ञा है। उनमें जब द्वीप के भीतर मागों में श्राता है तब शेष १८३ दिनों की उत्तरायण संज्ञा है। उनमें जब द्वीप के भीतर

प्रमाख उत्कर्षेणादित्यविमानस्य पूर्वापरेणातपविस्तारो होयः । तत्र पुनरष्टादश-स्ट्रॉदिंबसो मनित द्वादशमुहूर्ते रात्रिरिति । ततः क्रमेणातपद्दामौ सत्यां मुहूर्तद्वय-स्पैकषष्टिमागीकृतस्यको भागो दिवसमध्ये दिनं प्रति हीयते यावन्तवणसमुद्रे ऽव-सानमागे माधमासे मकरसंक्रान्तावुत्तरायणदिवसे त्रिषष्टिसहस्राधिकषोडशयोजन-प्रमाखो जधन्येनादित्यविमानस्य पूर्वापरेणातपविस्तारो भवति । तथैव द्वादशमुद्ग-तेंदिंबसो भवत्यष्टादशमुहूर्ते रात्रिश्चेति । शेषं विशेषच्याख्यानं सोकविमागादौ विहोयम् ।

ये तु मनुष्यनेत्राद्वहिर्मागे ज्योतिष्कविमानास्तेषां चलनं नास्ति । ते च मानुषोत्तरपर्वताद्वहिर्मागे पश्चाशत्महसूाणि योजनानां गत्वा वलयाकारं पंकि-क्रमेण पूर्वचेत्रं परिवेष्टन्य तिष्ठन्ति । तत्र प्रथमवलये चतुश्चत्वारिंशदिधकशतप्रमा-णाश्चन्द्रास्तथादित्याश्चान्तरान्तरेण तिष्ठन्ति । ततः परं योजनलचे लचे गते तेनैव क्रमेण वलयं भवति । अयन्तु विशेषः—वलये वलये चन्द्रचतुष्टयं सूर्यचतुष्टयं च वर्षते यावत्पुष्करार्धविभागे वलयाष्टकमिति । ततः पुष्करससुद्रप्रवेशे वेदिकायाः

कर्कट संकान्ति के दिन दिल्लायन के प्रारम्भ में सूर्य प्रथम मार्ग की परिधि में होता है, तब सूर्य-विमान के त्रातप ( घूप ) का पूर्व-पश्चिम फैलाय चौरानवे हजार पांच सौ पच्चीस योजन प्रमाण होता है, ऐसा जानना चाहिये। उस समय अठारह मुहूर्जों का दिन और बारह मुहूर्जों की रात्रि होती है। फिर यहाँ से क्रम-क्रम से आतप की हानि होने पर दो मुहूर्जों के इकसठ भागों में से एक भाग प्रतिदिन दिवस घटता है। यह तब तक घटता है जब तक कि लवणसमुद्र के अन्तिम मार्ग में माघ मास में मकर संक्रांति में उत्तरायण दिवस के प्रारम्भ में जघन्यता से सूर्य-विमान के आतप का पूर्व-पश्चिम विस्तार त्रेसठ हजार सोलह योजन प्रमाण होता है। उसी प्रकार इस समय घारह मुहूर्जों का दिन और अठारह मुहूर्जों की रात्रि होती है। अन्य विशेष वर्णन लोकविभाग आदि से जानना चाहिये।

मनुष्य सेत्र से बाहर ज्योतिष्क-विमानों का गमन नहीं है। वे मानुषोत्तर पर्वात के बाहर पचास हजार योजन जाने पर, वलयाकार (गोलाकार) पंक्ति—क्रम से पहिले दीत्र की बेढ़ (घेर) कर रहते हैं। वहाँ प्रथम वलय में एक सौ चवालीस चन्द्रमा तथा सूर्य परस्पर अन्तर (फासले) से तिष्ठित हैं। उसके आगे एक—एक लाख योजन जाने पर इसी क्रमानुसार एक—एक वलय होता है! विशेष यह है—प्रत्येक वलय में चार-चार चन्द्रमा तथा चार-चार सूर्यों की वृद्धि पुष्करार्ध के वाह्य भाग में आठवें वलय तक होती है; उसके बाद पुष्करसमुद्र के प्रवेश में स्थित वेदिका से पचास हजार योजन प्रमाण जलभाग में जाकर, प्रथम वलय में,

सकाशात्पंचाशत्सहस्प्रमितयोजनानि जलमध्ये प्रविश्य यत्पूर्वं चतुश्चत्वारिशद-धिकशतप्रमाणं प्रथमवलयं व्याख्यातं तस्माद् द्विगुणासंख्यानं प्रथमवलयं भवति । तदनन्तरं पूर्ववद्योजनलचे गते वलयं भवति चन्द्रचतुष्टयस्य सूर्यचतुष्टयस्य च वृद्धिरित्यनेनैव क्रमेण स्वयम्भूरमणसम्भद्रविधिर्गगवेदिकापर्यन्तं ज्योतिष्कदेवानाम-वस्थानं बोधव्यम् । एते च प्रतरासंख्येयमागप्रमिता असंख्येया ज्योतिष्कविमाना अकृत्रिमसुवर्णमयरत्नमयजिनचैत्यालयमणिडता ज्ञातव्याः । इति संचेपेण ज्योति-षक्तोकव्याख्यानं समाप्तम् ।

श्रथानन्तरम् र्घ्वलोकः कथ्यते । तथाहि — सौधमैंशानसानत्कुमारमाहेन्द्र त्रह्म ब्रह्म होन्तरलान्तवकाषिष्टशुक्रमहाशुक्रशतारसहस्रारानतप्राणतारणाच्युतसं हाः षोडश स्वर्गाः ततोऽपि नवग्रे वेयकसं हास्ततश्च नवानुदिशसं इं नवविमानसं ख्यमेकपटलं ततोऽपि पंचानुत्तरसं इं पंचविमानसं ख्यमेकपटलं चेत्युक्तक्रमेणोपर्युपरि वेमानिकदेवास्तिष्ठ-न्तिति वार्त्तिकं सङ्गृहधाक्यं समुदायकथनमिति यावत् । श्रादिमध्यान्तेषु द्वादशा-ष्टचतुर्योजनशृत्तविष्कम्भा चत्वारिशत्प्रमितयोजनोत्सेष्ठा या मेरुचूलिका तिष्ठति तस्या उपि कुरुभूमिजमर्स्यवालागृत्तिरतं पुनश्च ज्विमानमस्ति । तदादिं कृत्वा

एक सौ चवालीस चन्द्र तथा सूर्य का जो पहले कथन किया है, उससे दुगुने (दो सौ ऋड़ासी) चन्द्रमा व सूर्यों वाला पहला वलय है। उसके पश्चात् पूर्वोक्त प्रकार एक-एक लाख योजन जाने पर एक-एक वलय है। प्रत्येक वलय में चार चन्द्रमा ख्रौर चार सूर्यों की दृद्धि होती है। इसी कम से स्वयंभूरमण समुद्र की खन्त की वेदिका तक ज्योतिष्क देवों का अवस्थान जानना चाहिए। जगप्रतर के ख्रसंख्यात के भाग प्रमाण असंख्यात ये ज्योतिष्कविमान श्रकृत्रिम सुवर्ण तथा रत्नमय जिनचैत्यालयों से भूषित हैं, ऐसा समक्षता चाहिए। इस प्रकार संद्रोप से ज्योतिष्क लोक का वर्णन समाप्त हुआ।

श्रव इसके अनंतर अर्ध्व लोक का कथन करते हैं। सौधर्म, ईशान, सानत्कुमार, माहेन्द्र, ब्रह्म, ब्रह्मोत्तर, लांतव, कापिष्ट, शुक्र, महाशुक्र, शतार, सहस्रार, श्रानत, प्राण्त, श्रारण श्रीर श्रच्युत नामक सोलह स्वर्ग हैं। वहाँ से आगे नव प्रैवेयक विमान हैं। उनके अपर नवानुदिश नामक ६ विमानों का एक पटल है, इसके भी अपर पांच विमानों की संख्या वाला पंचानुत्तर नामक एक पटल है, इस प्रकार उक्त कम से वैमानिक देव तिष्ठित हैं। यह वार्त्तिक श्रर्थान् संग्रह वाक्य श्रथवा समुदाय से कथन है। श्रादि में बारह, मध्य में आठ श्रीर अन्त में चार योजन प्रमाण गोल व्यासवाली चालीस योजन ऊँची मेर की चूलिका है; उसके अपर देवकुरु श्रथवा उत्तरकुरु नामक उत्तम भोगभूमि में उत्पन्न हुए मनुष्य के बाल के श्रप्रभाग प्रमाण के अन्तर से श्रद्ध विमान है। चूलिका सहित एक लाख

चूलिकासिहतलचयोजनप्रमाणं मेरुत्सेधमानमद्धिधिकैकरज्जूप्रमाणं यदाकाशचेत्रं तत्पर्यन्तं सीधमैंशानसंत्रं स्वर्गयुगलं तिष्ठिति । ततः परमद्धिकैकरज्जुपर्यन्तं सनत्कुमारमाहेन्द्रसंत्रं स्वर्गयुगलं भवति, तस्मादद्धं रज्जुप्रमाणाकाशपर्यन्तं ब्रह्म-ब्रह्मोत्तराभिधानं स्वर्गयुगलम्।स्ति, ततोऽप्यर्द्धरज्जुपर्यन्तं लांतवकापिष्टनामस्वर्ग-युगलम्।स्ति, ततरचाद्धं रज्जुपर्यन्तं शुक्रमहाशुक्राभिधानं स्वर्गद्वयं ज्ञातव्यम्, तद-नंतरमद्धं रज्जुपर्यन्तं शतारसहस्रारसंत्रां स्वर्गयुगलं भवति, ततोऽप्यद्धं रज्जुपर्यन्त-मानतप्राणतनाम स्वर्गयुगलं, ततः परमर्द्धं रज्जुपर्यन्तमाकाशं यावदारणाच्युता-भिधानं स्वर्गद्वयं ज्ञातव्यमिति । तत्र प्रथमयुगलद्वये स्वकीयस्वकीयस्वर्गनामान-श्चत्वार इन्द्रा विज्ञेयाः, मध्ययुगलचतुष्टये पुनः स्वकीयस्वकीयस्वर्गनामानश्चत्वार इन्द्रा भवति, उपरितनयुगलद्वयेऽपि स्वकीयस्वकीयस्वर्गनामानश्चत्वार इन्द्रा भवति; इति समुदायेन पोडशस्वर्गेषु द्वादशन्त्रा ज्ञातव्याः । पोडशस्वर्गा-दृध्वमेकरज्जुमध्ये नवभैवेयकनवाजुदिशपञ्चाजुत्तरिमानवासिदेवास्तिष्ठन्ति । ततः परं तत्रेव द्वादशयोजनेषु गतेव्वष्टयोजनवाजुत्वया मनुष्यलोकवत्यञ्चाधिकचत्वारि-शन्त्रच्योजनविस्तारा मोचशिला भवति । तस्या उपरि धनोदधिधनवाततनुवात-

योजन प्रमाण मेरु की ऊँचाई का प्रमाण है, उस मान को श्रादि करके डेढ़ रज्जु प्रमाण जो आकाश दीत्र है वहाँ तक सौधर्म तथा ईशान नामक दो स्वर्ग हैं। इसके अपर डेढ़ रज्जु-पर्यंत सानत्कुमार और माहेन्द्र नामक दो स्वर्ग हैं। वहाँ से ऋर्घरज्जु प्रमाण आकाश तक **ब्रह्म तथा ब्रह्मोर्स्स नःमक स्वर्गों का युगल है। वहाँ से भी आधे र**ज्जु तक लांतव और कापिष्ट नामक दो स्वर्ग हैं। वहाँ से ऋाधे रज्जू प्रमाण आकाश में शुक्र तथा महाशुक्र नामक स्वर्गी का युगल जानना चाहिए। उसके बाद आये रब्ज़ तक शतार और सहस्रार नामक स्वर्गी का युगल है। उसके पश्चात् आधे रज्जु तक आनत व प्राणत दो स्वर्ग हैं। तदनन्तर आधे रञ्जुपर्यंत आकाश तक आरण और अच्छुत नामक दो स्वर्ग जानने चाहिएँ। उनमें से पहले के दो युगलों ( ४ स्वर्गों ) में तो अपने र स्वर्ग के नाम वाले (सौधर्म, ईशान, सनत्कमार, महेन्द्र ) चार इन्द्र हैं, बीच के चार युगलों ( म स्वर्गों ) में अपने २ प्रथम स्वर्ग के नाम का धारक एक-एक ही इन्द्र है। (अर्थात् ब्रह्म और ब्रह्मोत्तर स्वर्ग का एक इन्द्र है श्रीर वह ब्रह्म इन्द्र कहलाता है। ऐसे ही वारहवें स्वर्ग तक श्राठ स्वर्गों में चार इन्द्र जानने), इनके ऊपर दो युगलों ( ४ स्वर्गों ) में भी अपने २ स्वर्ग के नाम के धारक चार इन्द्र होते हैं। इस प्रकार समुदाय से सोलह स्वर्गों में बारह इन्द्र जानने चाहियें। सोलह स्वर्गों से उपर एक राजु में नव भैवेयक, नव अनुदिश श्रीर पांच अनुत्तर विमान-वासी देव हैं। उसके आगे बारह थोजन जाने पर आठ योजन मोटी और ढाई द्वीपके बराबर पैतालीस लाख योजन विस्तारवाली मोचाशिला है। उस मोचाशिलाके ऊपर घनोद्धि, घनवात तथा त्रयमस्ति । तत्र तनुवातमध्ये लोकान्ते केवलज्ञान।द्यनन्तगुणसहिताः सिद्धाः तिष्ठन्ति ।

इदानीं स्वर्गपटलसंख्या कथ्यते—सौधर्मैशानयोरेकत्रिशत्, सनत्कुमार-माहेन्द्रयोः सप्त, ब्रह्मब्रह्मोत्तरयोश्वत्वारि, लान्तवकापिष्टयोद्घेयम्, शुक्रमहाशुक्रयोः पटलमेकम्, शतारसहस्रारयोरेकम्, श्रानतप्राणतयोस्त्रयम्, श्रारणाच्युतयोस्त्रयमिति। नवसु मैवेयकेषु नवकं, नवानुदिशेषु पुनरेकं, पश्चानुत्तरेषु चैकमिति समुदायेनोप-र्युपरि त्रिषष्टिपटलानि ज्ञातच्यानि । तथा चोक्तम्—"इगत्तीससत्तचत्तारिदोशिए-क्केक्कञ्चकचदुकप्ये। तित्तियएककेकिदियणामा उडु श्रादि तेसद्वी।"

श्रतः परं प्रथमपटलव्याख्यानं क्रियते । ऋजु विमानं यदुक्तं पूर्वं मेरुचूलिकाया उपिर तस्य मनुष्यचेत्रप्रमाणविस्तारस्येन्द्रकसंज्ञा । तस्य चतुर्दिग्मा-गेष्यसंख्येययोजनविस्ताराणि पंक्तिरूपेण सर्वद्वीपसमुद्रे पूपि प्रतिदिशं यानि त्रिष्ठिमानानि तिष्ठन्ति तेषां श्रेणीबद्धसंज्ञा । यानि च पंक्तिरहितपुष्पप्रकरविद्विद्विमानानि तिष्ठन्ति तेषां संख्येयासंख्येययोजनविस्ताराणां प्रकीर्णकसंज्ञा । इति

तनुवात नामक तीन वायु हैं। इनमें से तनुवात के मध्य में तथा लोक के श्रन्त में केवल-ज्ञान श्रादि श्रनन्त गुर्खो सहित सिद्ध परमेष्टी हैं।

अब स्वर्ग के पटलों की संख्या वतलाते हैं। सौधर्म और ईशान इन दो स्वर्गों में इकत्तीस, सानत्कुमार तथा माहेन्द्रमें सात, ब्रह्म और ब्रह्मोत्तरमें चार, लांतव तथा कापिष्ट में दो, शुक्र—महाशुक्र में एक, शतार—सहस्नार में एक. आनत—प्राग्तत में तीन और आरण—अच्युत में भी तीन पटल हैं। नव ब्रै वेयकों में नौ, नव अनुदिशों में एक व पंचानुक्तरों में एक पटल है। ऐसे समुदाय से ऊपर—ऊपर ६३ पटल जानने चाहियें। सो ही कहा है—"सौधर्म युगल में ३१, सानत्कुमार युगल में ७, ब्रह्म युगल में ४, लांतव युगल में २, शुक्र युगल में १, शतार युगल में १, आनत आदि चार स्वर्गों में ६, प्रत्येक तीनों मैंवेयकों में तीन—तीन, नव अनुदिशा में १, पंचानुक्तरों में एक, ऐसे समुदाय से ६३ इन्द्रक होते हैं।"

इसके आगे प्रथम पटल का व्याख्यान करते हैं। मेर की चूलिका के ऊपर मनुष्य चेत्र प्रमाण विस्तार वाले पूर्वोक्त ऋजु विमान की इन्द्रक संज्ञा है। उसकी चारों दिशाओं में से प्रत्येक दिशा में, सब द्वीप समुद्रों के ऊपर, असंख्यात योजन विस्तार वाले पंक्तिस्प ६३-६३ विमान हैं; उनकी 'श्रेणीबद्ध' संज्ञा है। पंक्ति बिना पुष्पों के समान चारों विदिशाओं में संख्यात व असंख्यात योजन विस्तार वाले जो विमान हैं, उन विमानों की 'प्रकीर्णक' संज्ञा है। इस प्रकार समुदाय से प्रथम पटल का लक्त्य जानना चाहिए। उन विमानों में से सम्रदायेन प्रथमपटललक्षणं ज्ञातव्यम् । तश्र पूर्वापरदिक्षणश्रेणित्रयविमानानि, तन्मध्ये विदिग्द्वयविमानानि च सौधमसम्बंधीनि भवन्ति, शेषविदिग्द्वयविमानानि सथोत्तरश्रेणिविमानानि च पुनरीशानसम्बन्धीनि। ऋस्मात्पटलादुपरि जिनदृष्टमानेन संख्येयान्यसंख्येयानि योजनानि गत्वा तेनैव क्रमेण द्वितीयादिपटलानि भवन्ति। अयं च विशेषः—श्रेणीचतुष्टये पटले पटले प्रतिदिशमेकैकविमानं द्दीयते यावत् पश्चानुत्तरपटले चतुर्दिच्यैकैकविमानं तिष्ठति। एते सौधमदिविमानाश्चतुरशीतिल-चसप्तन्वतिसद्द्वत्रयोविंशतिप्रमिता अकृतिमसुवर्णमयजिनगृहमिष्डता ज्ञातव्या इति।

अथ देवानामायुःप्रमाणं कथ्यते । भवनवासिषु जघन्येन दशवर्षसहस्राणि, उत्क-र्षेण पुनरसुरकुमारेषु सागरोपमं, नागकुमारेषु पन्यत्रयं, सुपर्णे सार्धद्रयं, द्वीपकुमारे द्वयं, शेषकुलषट्के सार्धपन्यमिति । व्यन्तरे जघन्येन दशवर्षसहस्राखि, उत्कर्षेण पन्य-मधिकमिति । ज्योतिष्कदेवे जघन्येन पन्याष्टमिवभागः, उत्कर्षेण चन्द्रे लचवर्षा-धिकं पर्यम् , स्र्ये सहस्राधिकं पन्यं, शेषज्योतिष्कदेवानामागमानुसारेणेति । अथ सौधमेंशानयोजीधन्येन साधिकपन्यं, उत्कर्षेण साधिकसागरोपमद्वयं, सनत्कुमार-

पूर्व, पश्चिम और दिल्लाए इन तीन श्रेणियों के विमान और इन तीनों दिशाओं के बीच में दो विदिशाओं के विमान, ये सब सौधर्म प्रथम स्वर्ग सम्बन्धी हैं। तथा शेष दो विदिशाओं के विमान, ये सब सौधर्म प्रथम स्वर्ग सम्बन्धी हैं। भगवान द्वारा देखे प्रमाण अनुसार, इस पटल के ऊपर संख्यात तथा असंख्यात योजन जाकर इसी क्रम से द्वितीय आदि पटल हैं। विशेष यह है—प्रत्येक पटल में चारों दिशाओं में से प्रत्येक दिशा में एक—एक विमान घटता गया है, सो यहाँ तक घटता है कि पंचानुत्तर पटल में चारों दिशाओं विशाल से सब विमान चौरासी लाख सत्तानवे हजार तेईस अकृत्रिम सुवर्णमय जिन चैत्यालयों से मंडित हैं, ऐसा जानना चाहिए।

अब देवों की आयु का प्रमाण कहते हैं—भवन वासियों में दस हजार वर्ष की जघन्य आयु है। असुरकुमारों में एक सागर नागकुमारों में तीन पल्य, सुपर्णकुमारों में ढाई पल्य, द्वीपकुमारों में दो पल्य और शेष ६ प्रकार के भवनवासियों में ढेढ़ पल्य प्रमाण उत्कृष्ट आयु है। व्यन्तरों में दश हजार वर्ष की जघन्य और कुछ अधिक एक पल्य की उत्कृष्ट आयु है। ज्योतिषक देवों में जघन्य आयु पल्य के आठवें भाग प्रमाण है। चन्द्रमा की एक लाख वर्ष अधिक एक पल्य और सूर्य की एक हजार वर्ष अधिक एक पल्य प्रमाण उत्कृष्ट आयु है। शेष ज्योतिषक देवों की उत्कृष्ट आयु आगम के अनुसार जाननी चाहिए। सौधर्म

माहेन्द्रयोः साधिकसागरोपमसप्तकं, ब्रह्मब्रह्मोत्तरयोः साधिकसागरोपमदशकं, लान्तवकापिष्टयोः साधिकानि चतुर्दशसागरोपमानि, शुक्रमहाशुक्रयोः षोडश साधिकानि, शतारसहस्तरयोरष्टादशसाधिकानि, आनतप्राणतयोर्विशतिरेव, आर-णाच्युतयोद्घीविशतिरित । अतः परमच्युतादृष्यं कल्पातीतनवग्र वेयकेषु द्वाविशति-सागरोपमप्रमाणादृष्वंमेकेकसागरोपमे वर्धमाने सत्येकत्रिंशत्सागरोपमान्यवसानग्र - वेयके भवन्ति । नवानुदिशपटले द्वात्रिंशत्, पञ्चानुत्तरपटले त्रयस्त्रिशत् , उत्कृष्टायुः प्रमाणं झातव्यम् । तदायुः सौधर्मादिषु स्वगेषु यदुत्कृष्टं तत्परस्मिन् परस्मिन् स्वगे सर्वार्थसिद्धं विहाय जघन्यं चेति । शेषं विशेषव्याख्यानं त्रिलोक-सारादौ बोद्धव्यम् ।

किञ्च — त्रादिमध्यान्तम्रुक्ते शुद्धबुद्धैकस्वभावे परमात्मिन सकलविमलकेवल-ज्ञानलोचनेनादशे विम्बानीव शुद्धात्मादिपदार्था लोक्यन्ते दृश्यन्ते ज्ञायन्ते परि-च्छिद्धन्ते । यतस्तेन कारखेन स एव निश्चयलोकस्तस्मिन्निश्चयलोकारूये स्वकीयशुद्ध-

तथा ईशान स्वर्ग के देवों की जघन्य आयु कुछ अधिक एक पल्य और उद्धुष्ठ कुछ अधिक दो सागर है। सानत्कुमार तथा माहेन्द्र देवों में कुछ अधिक सात सागर, ब्रह्म और ब्रह्मो-त्तर में वुछ अधिक दस सागर, लांतव कापिष्ट में कुछ अधिक चौदह सागर, शुक्र महा- शुक्र में कुछ अधिक सोलह सागर, शतार और सहस्रार में किंचिन अधिक अठारह सागर, आनत तथा प्राणत में पूरे बीस ही सागर और आरण अच्युत में वाईस सागर प्रमाण उत्कृष्ट आयु है। इसके अनंतर अच्युत स्वर्ग से ऊपर कल्पातीत नव मैंवेयकों तक प्रत्येक मैंवेयक में कमशः वाईस सागर से एक-एक सागर अधिक उत्कृष्ट आयु है, तदनुसार अन्त के मैंवेयक में इकतीस सागर की उत्कृष्ट आयु है। नव अनुदिश पटल में बत्तीस सागर और पंचानुत्तर पटल में तेंतीप सागर की उत्कृष्ट आयु जाननी चाहिये। तथा सौधर्म आदि स्वर्गों में जो उत्कृष्ट आयु है, सवार्थसिद्धि के अतिरिक्त, वह उत्कृष्ट आयु अपने स्वर्ग से अपर-उपर के स्वर्ग में जघन्य आयु है। (अर्थात् जो सौधर्म ईशान स्वर्ग में कुछ अधिक दो सागर प्रमाण उत्कृष्ट अत्यु है, वह सानत्कुमार महिन्द्र में जघन्य है। इस कम से सर्वार्थ-सिद्धि के पहले २ जघन्य आयु है।) शेष विशेष व्याख्यान दिलोकसार आदि से जानना चाहिए।

विशेष—त्रादि मध्य तथा अन्तरहित, शुद्ध-बुद्ध-एक-स्वभाव परमात्मदेव में पूर्ण विमल केवल ज्ञानमयी नेत्र है, उसके द्वारा जैसे दर्पण में प्रतिविम्बों का भान होता है उसी प्रकार से शुद्ध आत्मा आदि पदार्थ देखे जाते हैं. जाने जाते हैं, परिच्छिन्न किये जाते हैं। इस कारण वह निज शुद्ध आत्मा ही निश्चय लोक है, अथवा उस निश्चय लोक वाले निज शुद्ध परमात्मा में जो अवलोकन है वह निश्चय लोक है। 'संज्ञा, तीन लेश्या, इन्द्रियों के वश

परमात्मिन श्रवलोकनं वा स निश्चयलोकः । "सएगाश्रो य तिलेस्सा इंदियवसदा श्रवहरूदाणि । गाणां च दृष्पउनं मोहो पावष्पदो होदि । १।" इति गाथोदितविभाव-परिणाममादि कृत्वा ममस्तश्रुभाशुभसंकल्पविकल्पत्यागेन निजशुद्धात्मभावनोत्प-ननपरमाह्वादैकसुखामृतरसास्वादांनुभवनेन च या भावना सैव निश्चयलोकानुप्रेत्ता । शेषा पुनर्व्यवहारेगोत्येवं संत्तेपेग लोकानुप्रेत्ता । वाक्यानं समाप्तम् ॥ १० ॥

श्रथ वोधिदुर्लभानुप्रेचां कथयति। तथाहि एकंन्द्रियविकलेन्द्रियपंचेन्द्रियसंजिन्यमिस्वरुपदेशकुलरूपेन्द्रिययदुत्वनिर्व्याध्यायुष्कवरबुद्धिसद्धम् श्रवणग्रहणधारणश्र - द्धानसंयमविषयसुख्व्यावक्तिनक्रोधादिकषायनिवर्त्तनेषु परं परं दुर्लभेषु कथंचित् काकतालीयन्यायेन लब्धेष्वपि तन्लब्धिरूपयोधेः फलभृतस्त्रश्रद्धात्मसंवित्त्यात्म-किर्मिलधर्मध्यानशुक्कध्यानरूपः परमसमाधिदु र्लभः। कस्मादिति चेत्तत्रतिवन्धक-मिथ्यात्वविषयकषायनिदानवन्धादिविभावपरिणामानां प्रवलत्वादिति । तस्मात्स एव निरन्तरं भावनीयः। तद्भावनारहितानां पुनरपि संसारे पतनमिति । तथा चोक्तम्—"इत्यतिदुर्लभरूषां बोधि लब्ध्वा यदि प्रमादी स्यात्। संसृतिभीमारणये अमति वराको नरः सुचिरम् । १।" पुनश्चोक्तं मनुष्यभवदुर्लभत्वम्—"श्रशुभ-

होना आर्त्त-रोद्र-ध्यान तथा दुष्प्रयुक्त ज्ञान श्रीर मोह ये सब पाप को देने वाले हैं।' इस गाथा में कहे हुए विभाव परिणाम श्रादि सम्पूर्ण श्रुम-श्रशुम संकल्प विकल्पों के त्याग से श्रीर निज शुद्ध श्रात्मा की मावना से उत्पन्न परम श्राह्णाद सुरू रूपी श्रमृत के श्रास्वाद के श्रनुभव से जो भावना होती है, वही निश्चय से लोकानुप्रेचा है, शेष व्यवहार से है। इस प्रकार संचेप से लोकानुष्रेचा का वर्णन समाप्त हुआ। १०।

वोधिदुर्लभ अनुप्रेचा—एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय, संज्ञी, पर्याप्त, मनुष्य, उत्तम हेल, सुन्दर रूप, इन्द्रियों की पूर्णता, कार्य कुशलता, नीरोग, दीर्घ आयु, श्रेष्ठ बुद्धि, समीचीन धर्म का सुनना—प्रहण करना—धारण करना—श्रद्धान करना, संयम, विषय सुखों से प्राण्मुखता, क्रोध आदि कषायों से निवृत्ति, ये उत्तरोत्तर दुर्लभ हैं। कदाचित्त काकतालीय न्याय से इन सबके प्राप्त हो जाने पर भी, इनकी प्राप्ति रूप बोधि के फलभूत जो निज शुद्ध आत्मा के ज्ञानस्वरूप निर्मल धर्मध्यान तथा शुक्ल ध्यान रूप परम समाधि है, वह दुर्लभ है। परम समाधि दुर्लभ क्यों है? समाधान—परम समाधि को रोकने वाले मिध्यात्व, विषय, कथाय, निदानबंध आदि जो विभाव परिणाम हैं, उनकी जीवों में प्रबलता है, इसलिये परमसमाधि का होना दुर्लभ है। इस कारण उस परमसमाधि की ही निरन्तर भावना करनी चाहिये। क्योंकि, उस भावना से रहित जोवों का फिर मी संसार में पतन होता है। सो ही कहा है—''जो मनुष्य आत्मन्त दुर्लभरूप बोधि को प्राप्त होकर, प्रमादी

परिगामबहुलता लोकस्य विपुलता, महामहती । योनिविपुलता च कुरुते सुदुर्लभां मानुषीं योनिम् । १ ।'' बोधिसमाधिलद्यणं कथ्यते—सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणा-मन्नाप्त्रापणं बोधिस्तेषामेव निर्विध्नेन भवान्तरप्रापणं समाधिरिति । एवं संवेपेण दुर्लभानुप्रेचा समाप्ता । ११ ।

त्रथ घर्मानुप्रेन् कथयति । तद्यथा—संसारे पतन्तं जीधमुद्धत्य नागेन्द्र-नरेन्द्रदेवेन्द्रादिवन्द्ये अव्यावाधानंतसुखाद्यननंतगुणलच्चणे मोचपदे धरतीति धर्मः । तस्य च भेदाः कथ्यन्ते—अहिमानच्याः सागारानगारनच्यो वा उत्तमचमादि-लच्चणो वा निश्चयव्यहाररत्नत्रयात्मको वा शुद्धात्मसंवित्त्यात्मकमोहच्चोभरहितात्म-परिणामा वा धर्मः । अस्य धर्मस्यानाभेऽतीतानन्तकाले "णिच्चदरघाउसत्त य तरुदस् वियलेंदियेसु छच्चेव । सुर्गण्ययतिरियचउरो चउदस मणुयेसु सदसहस्सा । १ ।" इति गाथाकथितचतुरशीतियोनिलवेषु मध्ये परमस्यास्थ्यभावनोत्पन्ननिव्याकुलपा-रमाथिकसुखविलच्चणानि पञ्चेन्द्रियसुखाभिलायजनितव्याकुलत्वोत्पादकानि दुःखानि

होता है वह बेचारा संसारहपी भयंकर वन मं चिरकाल तक भ्रमण करता है । १।" मनुष्यभव की दुर्लभता के विषय में भी कहा है—'श्रागुभ परिणामों की श्रधिकता, संसार की विशालता और बड़ी २ योजियों की श्रधिकता, ये सब बातें मनुष्य योनि को दुर्लभ बनाती है।' बोधि व समाधि का लक्षण कहते हैं—पहले नहीं प्राप्त हुए सम्यक्शन, सम्यक्षान, सम्यक् चारित्र का प्राप्त होना तो बोधि कहलाती है, और उन्हों सम्यक्शन श्रादिकों को निर्विदन अन्य भव में साथ ले जाना सो समाधि है। इस प्रकार संचेप से दुर्लभ—अनुप्रेचा का कथन समाप्त हुआ। ११।

श्रव धर्मानुप्रेचा को कहते हैं। संसार में गिरते हुए जीव को उठाकर, धरणेन्द्र, चक्रवर्ती, देव, इन्द्र आदि द्वारा पूज्य अथवा बाधारहित अनन्त सुख आदि अनन्त-गुणरूप मोद्य पद में जो धरंता है वह धर्म है। उस धर्म के भेद कहे जाते हैं—श्रहिंगा लच्चणवाला, गृहस्थ और मुनि इन लच्चण वाला, उत्तम च्या आदि लच्चण वाला, निश्चय और व्यवहार रत्नत्रय-स्वरूप अथवा शुद्ध आन्मानुभवरूप मोह-चोभरहित आत्म-परिणाम वाला धर्म है। परम-स्वारथ्य-भावना से उत्पन्न व व्याकुलतारहित पारमार्थिक सुख से विलच्चण तथा पांचों इन्द्रियों के सुखों की वांछा से उत्पन्न और व्याकुलता करने वाले दुःखों को सहते हुए, इस जीव ने ऐसे धर्म की प्राप्ति न होने से 'नित्यनिगोद वनस्पति में सात लाख, इतर निगोद वनस्पति में सात लाख, प्रथ्वीकाय में सात लाख, जलकाय में सात लाख, तेजकाय में सात लाख, वायुकाय में सात लाख, प्रत्येक वनस्पति में दस लाख, वे इंद्रिय तेइंद्रिय व चौ-इंद्रिय में दो-दो लाख, देव नारकी व तिर्यंच में चार-चार लाख तथा मनुष्यों में चौदह

सहमानः सन् श्रमितोऽय जीवः। यदा पुनरेवंगुणविशिष्टस्य धर्मस्य लाभो भवति तदा राजाधिराजार्द्धमाण्डलिकमहामण्डलिकवलदेववासुदेवकामदेवसकलचक्रवर्ति-देवेन्द्रगणधरदेवतीर्थंकरपरमदेवप्रथमकल्याणत्रयपर्यन्तं विविधान्युद्यसुखं प्राप्य परचादभेदरत्नत्रतभावनावलेनाच्यानन्तसुखादिगुणास्पदमईत्यदं सिद्धपदं च लभते। तेन कारणेन धर्म एव परमरसरसायनं निधिनिधानं कल्पवृद्धः कामधेनुश्चिन्ता-मणिरिति। किं बहुना, ये जिनेश्वरप्रणीतं धर्म प्राप्य दृढमतयो जातास्त एव धन्याः। तथा चोक्तम् "धन्या ये प्रतिबुद्धा धर्मे खलु जिनवरैः सम्रपदिष्टे । ये प्रतिपन्ना धर्म स्वभावनीपस्थितमनीषाः । १।" इति संदेपेण धर्मानुप्रेचा समाप्ता। १२।

इत्युक्तलक्षा अनित्याशरणसंसारैकत्वान्यत्वाशुचित्वास्वसंवरिनर्जरालो-कबोधिदुर्लभधर्मतत्वानुचिन्तनसंज्ञा निरास्वशुद्धात्मतच्वपरिणतिह्रपस्य संवरस्य कारणभूता द्वादशानुप्रेचाः समाप्ताः।

त्रथ परीषहजयः कथ्यते--- ज्जुत्पिपासाशीतोष्यादंशमशकनाम्यारतिस्त्री-

लाख योनि' इस गाथा में कही हुई चौरासी लाख योनियों में, अतीत अनन्त काल तक परिश्रमण किया है। जब इस जीव को पूर्वोक्त प्रकार के धर्म की प्राप्ति होती है तब राजा- धिराज, महाराज, अर्धमण्डलेश्वर, महामण्डलेश्वर, बलदेव, नारायण, कामदेव, चक्रवर्ती, देवेन्द्र, गणधरदेव, तीर्थंकर परमदेव के पदों तथा तीर्थंकरों के गर्भ-जन्म तप कल्याणक तक अनेक प्रकार के बैभव सुखों को पाकर, तदनन्तर अमेद रत्नत्रय की भावना के बल से अद्यय अनन्त गुणों के स्थानमूत अरहंत पद को और सिद्ध पद को प्राप्त होता है। इस कारण धर्म ही परम रस के लिये रसायन, निधियों की प्राप्ति के लिये निधान, कल्प वृद्ध कामधेनु गाय और चिन्तामणि रत्न है। विशेष क्या कहें, जो जिनेन्द्रदेव के कहे हुए धर्म को पाकर दृढ़ बुद्धिधारी (सम्यग्दृष्टि) हुए हैं वे ही धन्य हैं। सो ही कहा है—"जिनेन्द्र के द्वारा उप-दिष्ट धर्म से जो प्रतिबोध को प्राप्त हुए वे धन्य हैं तथा जिन आत्मानुभव में संलग्न बुद्धि वालों ने धर्म को प्रहण किया वे सब धन्य हैं। १।" इस प्रकार संन्तेप से धर्मानुभेन्ना समाप्त हुई। १२।

इस प्रकार पूर्वोक्त लक्षण वाली, अनित्य, श्रशरण, संसार, एकत्व, श्रन्यत्व, श्रशु-चित्व, श्रास्त्रव, संवर, निर्जरा, लोक, बोधिदुर्लभ श्रौर धर्मतत्त्व के श्रमुचितन संज्ञा (नाम) वाली श्रौर श्रास्त्रवरहित-शुद्ध-श्रात्मतत्व में परिणतिरूप संवर की कारणभूत बारह श्रमुप्रेचा समाप्त हुई।

अब परीषह-जय का कथन करते हैं--- ज़ुधा १, प्यास २; शीत ३; उद्या ४, दंश-

चर्यानिषद्याशय्याकोशवधयाचनालाभरोगतृ ग्रास्पर्शमलसत्कारपुरस्कारप्रज्ञाज्ञानादर्श-नानीति द्वाविशतिपरीषद्या विशेषाः । तेषां जुधादिवेदनानां तीत्रोदयेऽपि सुखदुःख-जीवितमारणलाभालाभनिदाप्रशंसादिसमतारूपपरमसामायिकेन नवतरशुभाशुभकर्म-संवरणचिरंतनशुभाशुभकर्मनिर्जरणसमर्थेनायं निजपरमात्माभावनासंजातनिर्विकार-निरयानंदलच्यासुखामृतसंविशेरचलनं स परीषद्दजय इति ।

श्रथ चारित्रं कथयित । शुद्धोपयोगलद्यागिरचयरत्तत्रयपरिणाते स्वशुद्धा-त्मस्वरूपे चरणमवस्थानं चारित्रम् । तच्च तारतम्यभेदेन पश्चित्रधम् । तथाहि— सर्वे जीवाः केवलज्ञानमया इति भावनारूपेणा समतालद्यखं सामायिकम् , श्रथवा परमस्वास्थ्यवलेन युगपत्समस्तशुभाशुभसङ्कल्पविकल्पत्यागरूपसमाधिलद्यखां वा, निर्विकारस्वसंवित्तिवलेन रागद्वे पपरिहाररूपं वा, स्वशुद्धात्मानुभूतिवलेनार्नरौद्रपरि-त्यागरूपं वा, समस्तसुखदुःखादिमध्यस्थरूपं चेति । श्रथ छेदोपस्थापनं कथयित— यदा युगपत्समस्तविकल्पत्यागरूपे परमसामायिके स्थातुमशक्तोऽयं जीवस्तदा

मशक (डांस-मच्छर) ४; नग्नता ६; खरित ७; स्त्री ८; चर्या ६; निषद्या (बैठना) १०; शय्या ११; खाक्रोश १२; वध १३; याचना १४; खलाभ १४; रोग ६६; त्रणसर्थ १७; मल १८; सत्कारपुरस्कार १६; प्रज्ञा (ज्ञान का मद) २०; ख्रज्ञान २१ और अदर्शन २२! ये बाईस परीषह जानने चाहिए। इन चुधा खादि वेदनाओं के तीव्र टदय होने पर भी सुख-दु:ख, जीवन-मरण, लाभ-ख्रलाभ, निंदा-प्रशंसा खादि में समता रूप परम सामायिक के द्वारा तथा नवीन शुभ-ख्रशुभ कर्मों के रुकने और पुराने शुभ-ख्रशुभ कर्मों की निर्जरा को सामर्थ से इस जीव का, निज परमात्मा की भावना से उत्पन्न, विकार रहित, नित्यानंदरूप सुखामृत ख्रनुभव से, जो नहीं चलना मो परीषहज्य है।

श्रव चारित्र का वर्णन करते हैं। शुद्ध उपयोग लक्षणात्मक निश्चय रत्नत्रयमयी परिण्विरूप श्रात्मस्वरूप में जो स्राचरण या स्थिति, सो चारित्र है। वह तारतम्य भेद से पांच प्रकार का है। तथा—सब जीव केवल ज्ञानमय हैं, ऐसी भावना से जो समता परिण्याम का होना सो सामायिक है। अथवा परम स्वास्थ्य के बल से युगपत् समस्त शुभ, अशुभ संकल्प विकल्पों के त्यागरूप जो समाधि (ध्यान), वह सामायिक है। अथवा निर्विकार आत्म-अनुभव के बल से राग द्वेष परिहार (त्याग) रूप सामायिक है। अथवा शुद्ध आत्म-अनुभव के बल से श्रात्तरीद्व ध्यान के त्याग स्वरूप सामायिक है। अथवा समस्त सुख-दुःखों में मध्यस्थ भावरूप सामायिक है। अब छेदोपस्थापन का कथन करते हैं—जब एक ही साथ समस्त विकल्पों के त्यागरूप परम सामायिक में स्थित होने में यह जीव असमर्थ होता है, तब 'समस्त हिंसा, असत्य, चोरी, अब्रह्म तथा परिव्रह से विरित्त सो व्रत है' इन पांच प्रकार

समस्तिहिंसानृतस्तेयात्रद्धापरिगृहेभयो विरित्ते तिमात्यनेन पञ्चप्रकारिवकल्पभेदेन त्रतन्छेदेन रागादिविकल्परूपसावद्येभ्यो निवर्त्य निजशुद्धात्मन्यात्मानसुपस्थापयतीति छेदोपस्थानम् । अथवा छेदे त्रतखण्डे सित निर्विकारस्वसंविक्तरूपनिश्चयप्रायश्चिनेन तत्साधकबहिरङ्गञ्यवहारप्रायश्चिनेन वा स्वात्मन्युपस्थापनं छेदोपस्थापनिमिति । अथ परिहारिवशुद्धिं कथयित—"तीसं वासो जम्मे वासपुधत्तं च तित्थयरम् ले । पञ्चक्ताणं पिददो संज्भूण दुगाउ य विहारो । १।" इति गांथाकथितक्रमेण मिथ्यात्वरागादिविकल्पमलानां प्रत्याख्यानेन परिहारेण विशेषेण स्वात्मनः शुद्धिनर्मेणं परिहारविशुद्धिश्चारित्रमिति । अथ स्वन्मसाम्परायचारित्रं कथयित । स्वन्मातीन्द्रियनिजशुद्धात्मसंवित्तवलेन स्वन्मलोभाभिधानसाम्परायस्य कषायस्य यत्र निरवशेषोपशमनं चपणं वा तत्स्चमसाम्परायचारित्रमिति । अथ यथाख्यातन्वारित्रं कथयित—यथा सहजशुद्धस्त्रभावत्वेन निष्कम्पत्वेन निष्कषायमात्मस्वरूपं तथेवाख्यातं कथितं यथाख्यातचारित्रमिति ।

इदानीं सामायिकादिचारित्रपञ्चकस्य गुणस्थानस्वामित्वं कथयति । प्रमत्ताप्रमत्तापूर्वानिवृत्तिसंज्ञगुणस्थानचतुष्टये सामायिकचारित्रं भवति छेदोपस्थाप-

मेद विकल्प रूप वर्तों का छेद होने से राग आदि विकल्परूप सावद्यों से अपने आपको छुड़ा कर निज शुद्ध आसा में अपने को उपस्थापन करना छदोपस्थापना है। अथवा छेद अर्थात् वर्त का मंग होने पर निर्विकार निज आत्मानुभवरूप निश्चय प्रायिक्षत के बल से और उसके साधकरूप बहिरङ्ग व्यवहार प्रायिक्तत से निज आत्मा में स्थित होना, छेदोपस्थापन है। परिहार विशुद्धि को कहते हैं—'जो जन्म से ३० वर्ष सुख से व्यतीत करके वर्षपृवक्त्व ( पर्व ) तक तीर्थंकर के चरणों में प्रत्याख्यान नामक नौवें पूर्व को पढ़कर तीनों संध्याकालों को छोड़कर प्रतिदिन दो कोस गमन करता है। १।' इस गाथा में कहे कम अनुसार मिध्यात्व, राग आदि विकल्प मलों का प्रत्याख्यान अर्थात् त्याग करके विशेष रूप से जो आत्म-शुद्धि अथवा निर्मलता, सो परिहार विशुद्धि चारित्र है। अब सूक्त-सांपराय चारित्र को कहते हैं—सृद्म अतिन्द्रिय निज शुद्ध आत्म-अनुभव के बल से सूक्त-लोभ नामक सांपराय—कपाय का पूर्णरूप से उपशासन अथवा चपण ( चय ). सो सूक्त-सांपराय चारित्र है। अब यथाख्यात चारित्र को कहते हैं—जैसा निष्कंप सहज शुद्ध-स्वभाव से कषाय रहित आत्मा का स्वरूप है, वैसा ही आख्यात अर्थात् कहा गया, सो यथाख्यात चारित्र है।

अब गुणस्थानों में सामायिक आदि पाँच प्रकार के चारित्र का कथन करते हैं— प्रमत्त, अप्रमत्त, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण नामक चार गुणस्थानों में सामायिक-छेदोपस्थापन ये दो चारित्र होते हैं। परिहार विशुद्धि चारित्र—प्रमत्त, अप्रमत्त इन दो गुण- नंच, परिदारविशुद्धिस्तुत्रमत्तात्रमत्तगुणस्थानद्वये, स्टमसांपरायचारित्रं पुनरेक-स्मिन्नेव स्टमसाम्परायगुणस्थाने, यथाख्यातचारित्रमुपशान्तकषायचीणकषायस-योगिजिनायोगिजिनाभिधानगुणस्थानचतुष्टये भवतीति । अथ संयमप्रतिपचं कथयति—संयमासंयमसंज्ञं दार्शनिकाद्यैकादशभेदभिन्नं देशचारित्रमेकिस्मिन्नेव पश्चमगुणस्थाने ज्ञातच्यम् । असंयमस्तु मिथ्याद्धिसासादनिमिश्राविरतसम्यग्दृष्टि-संज्ञगुणस्थानचतुष्ट्ये भवति । इति चारित्रच्याख्यानं समाप्तम् ।

एवं व्रतसमितिगुप्तिधर्मद्वादशानुप्रेत्वापरीषहजयचारित्राणां भावसंवरकारणभूतानां यद्व्याख्यान कृतं, तत्र निश्चयरत्नत्रयसाधकव्यवहाररत्नत्रयस्पस्य शुभोपयोगस्य प्रतिपादकानि यानि वाक्यानि तानी पापास्त्रतसंवरणानि ज्ञातव्यानि ।
यानि तु व्यवहाररत्नत्रयसाध्यस्य शुद्धोपयोगलत्त्रणनिश्चयरत्नत्रयस्य प्रतिपादकानि
तानि पुण्यपापद्वयसंवरकारणानिभवन्तीति ज्ञातव्यम् । अत्राह सोमनामराजश्रेष्ठी—
भगवन्नेतेषु व्रतादिसंवरकारणेषु मध्ये संवरानुप्रेत्तेव सारभृता, सा चैव संवरं
करिष्यति कि विशेषप्रपञ्चेनेति । भगवानाह—त्रिगुप्तिलत्त्रणनिर्विकल्पसमाधि-

स्थानों में होता है। सूत्तम-सांपराय चारित्र—एक सूत्तम-सांपराय दसवें गुणस्थान में ही होता है। यथाख्यात चारित्र—उपशांत कषाय, जीण कषाय, सयोगिजिन और अयोगिजिन इन चार गुणस्थानों में होता है। अब संयम के प्रतिपत्ती (संयमासंयम और असंयम) को कहते हैं—दार्शनिक आदि ग्यारह प्रतिमारूप संयमासंयम नाम वाला देश चारित्र, एक पंचम गुणस्थान में ही जानना चाहिए। असंयम—मिथ्यादृष्टि, सासादन, मिश्र और अविरत—सम्यग्दृष्टि इन चार गुणस्थानों में होता है। इस प्रकार चारित्र का व्याख्यान समाप्त हुआ।

इस प्रकार भावसंवर के कारणंभूत वत, समिति, गुप्ति, धर्म, द्वादश अनुप्रेचा, परीषहज्जय और चारित्र, इन सबका जो व्याख्यान किया, उसमें निश्चय रत्नत्रय का साधक व्यवहार रत्नत्रय रूप शुभोपयोग के निरूपण करने वाले जो वाक्य हैं, वे पापास्नाव के संवर में कारण जानने चाहिए। जो व्यवहार रत्नत्रय से साध्य शुद्धोपयोग रूप निश्चय रत्नत्रय के प्रतिपादक वाक्य हैं, वे पुण्य-पाप इन दोनों आस्रवों के संवर के कारण होते हैं, ऐसा सममना चाहिये।

यहाँ सोम नामक राजसेठ कहता है कि हे भगवन ! इन व्रत, समिति आदिक संवर के कारणों में संवरानुप्रेचा ही सारभूत है, वही संवर कर देगी फिर विशेष प्रपंच से क्या प्रयोजन ? भगवान नेमिचन्द्र आचार्य उत्तर देते हैं—मन वचन काय इन तीनों की गुप्ति स्थानां यतीनां तयेव पूर्यते तत्रासमर्थानां पुनर्बंहुप्रकारेण संवरप्रतिपद्मभूतो मोहो विज्रुम्भते, तेन कारणेन व्रतादिविस्तरं कथयन्त्याचार्याः "श्रसिदिसदं किरियाणं श्रकिरियाणं श्रकिरियाणं त्र होइ चलसीदी । सत्तद्वी श्रयणाणीणं वेणाइयाणं हुति बत्तीसं । १ । जोगा पयडिपदेसा ठिदिश्रणुभागा कसायदो हुति । श्रपरिणादुच्छिएणोसु य बंघो ठिदिकारणं पारिथ । २ ।' ।। ३५ ।। एवं संवरतत्त्वव्याख्याने स्त्रद्वयेन तृतीयं स्थलं गतम् ।

श्रथ सम्यग्दष्टिजीवस्य संवरपूर्वकं निर्जरातस्वं कथयति :--

जह कालेगा तवेगा य भुत्तरसं कम्मपुग्गलं जेगा। भावेगा सडदि गोया तस्सडगां चेदि गिजारा दुविहा॥३६॥

यथाकालेन तपसा च मुक्तरसं कम्भेपुद्ग<del>लं</del> येन । भावेन सडति ज्ञेया तस्सडनं चेति निर्जरा द्विविचा ॥ ३६ ॥

व्याख्या :-- 'गोया' इत्यादिव्याख्यानं क्रियते-- 'गोया' ज्ञातव्या । का ?

स्वरूप निर्विकल्प ध्यान में स्थित सुनि के तो उस संवर ऋनुप्रेचा से ही संवर हो जाता है; किन्तु उसमें असमर्थ जीवों के अनेक प्रकार से संवर का प्रतिपच्चभूत मोह उत्पन्न होता है, इस कारण आचार्य व्रत आदि का कथन करते हैं।

कियावादियों के १८०, अकियावादियों के ८४, अझानियों के ६७ और वैनियकों के २२. ऐसे कुल मिलाकर तीन सौ तिरेसठ भेद पाखंडियों के हैं। १। योग से प्रकृति और प्रदेश तथा कषाय से स्थिति और अनुभाग बंध होता है और जिसके कषाय का उदय नहीं है तथा कषायों का चय हो गया है, ऐसे उपशांत कषाय व चीएा कषाय और सयोगकेवली हैं उनमें तत्काल (एक समय वाला) बंध स्थिति का कारण नहीं है।२।१। २४॥ इस प्रकार संवर तत्त्व के व्याख्यान में दो सूत्रों द्वारा तृतीय स्थल समाप्त हुआ।

श्रब सम्यग्दृष्टि जीव के संवर-पूर्वक निर्जरा तत्त्व को कहते हैं---

गाथार्थ: ---- आत्मा के जिस भाव से यथा समय ( उदय काल में ) अथवा तप द्वारा फल देकर कर्म नष्ट होता है, वह भाव (परिणाम) भावनिर्जरा है श्रीर कर्म पुद्गलों का भड़ना, गलना द्रव्य निर्जरा है। भावनिर्जरा व द्रव्यनिर्जरा की अपेन्ना निर्जरा दो प्रकार है। ३६॥

वृत्त्यर्थ :-- 'ग्रेया' इत्यादि सूत्र का व्याख्यान करते हैं। 'ग्रेया' जानना चाहिये।

'शिजरा' भाव निर्जरा । सा का ? निर्विकारपरमचैतन्यचिच्चमरकारानुभूतिसञ्जातसहजानन्दस्वभावसुखामृतरसास्वादरूपो भाव इत्याध्याहारः । 'जेस भावेस' येन
भावेन जीवपरिसामेन । कि भवति 'सर्डदि' विशीर्यते पंतिन गलति विनरपति ।
कि कर्त्त ? 'कम्मपुग्गलं' कर्मारिविध्वंसकस्वकीयशुद्धात्मनो विलच्छां कर्मपुद्गलद्रव्यं । कथंभृतं ? 'श्रुचरसं' स्वोदयकालं प्राप्य सांसारिकसुखदुःखरूपेस श्रुचरसं
दत्तफलं । केन कारसभूतेन गलति ? 'जहकालेस' स्वकालपच्यमानाम्रफलवत्सविपाकनिर्जरापेच्चया, अभ्यन्तरे निजशुद्धात्मसंवित्तिपरिसामस्य बहिरंगसहकारिकारसभूतेन काललब्धिसंद्रोन यथाकालेन, न केवलं यथाकालेन "तवेस य" अकालपच्यमानानाम।म्रादिफलवद्विपाकनिर्जरापेच्चया, अभ्यन्तरेस समस्तप्रद्रव्येच्छानिरोधलच्चसेन बहिरंगेसान्तस्तन्त्रसंवित्तियाधकसंभूतेनानशनादिद्वादशिवधेन तपसा
चेति । "तस्सङ्गं" कर्मसो गलनं यच्च सा द्रव्यनिर्जरा । नचु पूर्व यदुक्तं
'सङ्दि' तेनेव द्रव्यनिर्जरा लब्धा, पुनरपि 'सङ्गां' किमर्थं भस्तिस् १ तत्रोत्तरम्—
तेन सङ्दिशब्देन निर्मलात्मानुभूतिग्रहस्मावनिर्जरामिधानपरिसामस्य सामर्थ्यमुक्तं,
न च द्रव्यनिर्जरेति । "इदि दुविहा" इति द्रव्यमावरूपेस निर्जरा द्विवधा भवति।

किसको ? 'शिजारा' भाव निर्जरा को । वह क्या है ? निर्विकार परम चैचन्य चितु-चमत्कार के अनुभव से जलक सहज-आनन्द-स्वभाव सुखामृत के आस्वाद रूप, वह भाव निर्जरा है। यहाँ 'भाव' राव्द का अध्याहार (विवत्ता से ब्रह्म ) किया गया है। 'जेम भावेगा' जीव के जिस परिए।म से क्या होता है ? 'सड़िंद' जीर्ग होता है, गिरता है, गलता है त्रथवा नष्ट होता है। कौन ? 'कम्मपुग्गलं' कर्म शत्रुत्रों का नाश करने वाले निज शुद्ध-श्रात्मा से विलक्त्या कर्मरूपी पुद्गल द्रव्य । कैसा होकर ? 'भुक्तरसं' श्रपने उदयकाल में जीव को सांसारिक सुख तथा दु:ख रूप रस देकर । किस कारण गलता है ? 'जहकालेगा' श्रपने समय पर पकने वाले खाम के फल के समान सविपाक निर्जरा की श्रपेचा, अन्तरंग में निज-शुद्ध-आत्म-अनुभव रूप परिणाम के बहिरंग सहकारी कारणभूत काल-लब्धि रूप यथा समय गलते हैं, मात्र यथा काल से ही नहीं गलते किन्तु 'तवेण य' बिना समय पके हुए त्राम त्रादि फलों के सदृश, श्रविपाक निर्जरा की त्रपेत्ता, समस्त परद्रव्यों में इच्छा के रोकने रूप अभ्यंतर तप से और अत्म-तत्व के अनुभव को साधने वाले उपवास आदि बारह प्रकार के बहिरंग तप से भी गलते हैं। 'तस्सडएां' उस कर्म का गलना द्रव्य निर्जरा है। शंका—श्रापने जो पहले 'सडदि' ऐसा कहा है उसी से द्रव्यनिर्जरा प्राप्त हो गई. फिर 'सङ्गं' इस शब्द का दुबारा कथन क्यों किया ? समाधान-पहले जो 'सङदि' शब्द कहा गया है, उससे निर्मल श्रात्मा के त्रानुभव को ग्रहण करने रूप भाव निर्जरा नामक परिएाम की सामर्थ्य कही गई है, द्रव्य निर्जरा का कथन नहीं किया गया । 'इदि दुविहा' इस प्रकार द्वव्य खीर भाव स्वरूप से निर्जरा दो प्रकार की जाननी चाहिये।

अत्राह शिष्यः—सविषाकिनिर्जरा नरकादिगतिष्वज्ञानिनानामपि दृश्यते संज्ञानिनामेवेति नियमो नास्ति । तत्रौत्तरम् अत्रैवमोत्तकारणं या संवरपूर्विका निर्जरा सेव गाह्या । या पुनरज्ञानिनां निर्जरा सा गजस्नानविनिष्फला । यतः स्तोकं कर्म निर्जरयति बहुतरं बध्नाति, तेन कारनेन सा न गाह्या । या तु सरागसद्दृष्टीनां निर्जरा सा यद्यप्यशुभकर्मविनाशं करोति तथापि संसारस्थिति स्तोकां कुरुते । तद्भवे तीर्थकरप्रकृत्यादिविशिष्टपुष्यवन्धकारणं भवति पारम्पर्येण स्रक्तिकारणं चेति । वीतरागसद्दृष्टीनां पुनः पुष्यपापद्भयविनाशे तद्भवेऽपि मुक्तिकारणं चेति । वीतरागसद्दृष्टीनां पुनः पुष्यपापद्भयविनाशे तद्भवेऽपि मुक्तिकारणं चेति । उक्तं च श्री कुन्दकुन्दाचार्यदेवैः 'जं श्रपणाणी कम्मं खवेदि भवसद्भहस्सकोडीहिं । तं णाणी तिहिं गुनो खवेदि उस्सासमेनेणा । १।' कश्चिदाह—सद्दृष्टीनां वीतरागविशेषणं किमर्थं, 'रागादयो हेयो, मदीया न भवन्ति' इति भेदिवज्ञाने जाते सित रागानुभवेऽपि ज्ञानमात्रेण मोचो भवतीति । तत्र परिहारः । श्रन्थकारे पुरुषद्भयम् एकः प्रदीपहस्तस्तिष्ठति, श्रन्यः पुनरेकः प्रदीपरहितस्तिष्ठति ।

यहाँ शिष्य पूछता है कि जो सविपाक निर्जरा, है वह तो नरक आदि गितयों में अज्ञानियों के भी होती हुई देखी जाती है। इसिलये सम्यग्ज्ञानियों के सविपाक निर्जरा होती है, यह नियम नहीं है। इसिका उत्तर यह है—यहाँ (मोच प्रकरण में) जो संवर-पूर्वक निर्जरा है उसी को प्रहण करना चाहिए, क्योंकि वही मोच का कारण है। और जो अज्ञानियों के निर्जरा होती है वह तो गजस्तान (हाथी के स्नान) के समान निष्फल है। क्योंकि अज्ञानी जीव थोड़े कर्मों की तो निर्जरा करता है और बहुत से कर्मों को बाँधता है। इस कारण अज्ञानियों की निर्जरा का यहाँ प्रहण नहीं है। सराग सम्यग्द्रष्टियों के जो निर्जरा है, वह यद्यपि अश्चम कर्मों का नाश करती है, (शुभ कर्मों का नाश नहीं करती) फिर भी संसार की स्थिति को थोड़ा करती है अर्थात जीव के संसार अमण को घटाती है। उसी भव में तीर्थकर प्रकृति आदि विशिष्ट पुण्य बंध का कारण हो जाती है और परम्परा से मोच का कारण है। वीतराग सम्यग्द्रष्टियों के पुण्य तथा पाप दोनों का नाश होने पर उसी भव में वह निर्जरा मोच का कारण होती है। सो ही श्री कुन्दकुन्द आचार्य देव ने कहा है—'अज्ञानी जिन कर्मों का एक लाख करोड़ वर्षों में नाश करता है, उन्हीं कर्मों को ज्ञानी जीव मन—वचन—काय की गुन्नि द्वारा एक उच्छावास मात्र में नष्ट कर देता है। १।'

यहाँ कोई रांका करता है कि सम्यग्दृष्टियों के 'वीतराग' विशेषण किस लिये लगाया है, क्योंकि 'राग आदि भाव हेय हैं, ये मेरे नहीं हैं' ऐसा भेद-विज्ञान होने पर, उसके राग का अनुभव होते हुए भी ज्ञानमात्र से ही मोज हो जाती है ? समाधान—अन्धकार में दो मनुष्य हैं, एक के हाथ में दीपक है और दूसरा बिना दीपक के है। उस दीपक रहित पुरुष को, कुए तथा सर्प आदि का ज्ञान नहीं होता, इसलिये कुए आदि में गिरकर नाश होने में

स च कूपे पतनं सर्पादिकं वा न जानाति, तस्य विनाशे दोषो नास्ति । यस्तु प्रदीपहस्तस्तस्य कूपपतनादिविनाशे प्रदीपफलं नास्ति । यस्तु कूपपतनादिकं त्यजति तस्य प्रदीपफलमस्ति । तथा कोऽपि रागादयो हेया मदीया न भवन्तीति भेदिविज्ञानं न जानाति स कर्मणा बध्यते तावत् , श्रन्यः कोऽपि रागादिभेदिविज्ञाने जातेऽपि यावतांशेन रागादिकमनुभवित तावतांशेन सोऽपि बध्यत एव, तस्यापि रागादिभेदिविज्ञानफलं नास्ति । यस्तु रागादिभेदिविज्ञाने जाते सित रागादिकं त्यजति तस्य भेदिवज्ञानफलमस्तीति ज्ञातव्यम् । तथा चोक्तं—'चक्खुस्स दंस-णस्स य सारो सप्पादिदोसपरिहारणं । चक्ख् होइ णिरत्थं दठ्ट्रण विले पडंतस्स' । ३६ ।। एवं निर्जराव्याख्याने स्रत्रेणैंकेन चतुर्थस्थलं गतम् ।

## श्रथ मोज्ञतस्वमावेदयति :--

सञ्बस्स कम्मणो जो खयहेद् श्रप्पणो हु परिणामो । गोयो स भावमुक्खो दन्वविमुक्खो य कम्मपुहभावो ॥ ३७॥

सर्वस्य कर्मणः यः क्षयहेतुः श्रात्मनः हि परिणामः । ज्ञेयः सः मानमोक्षः द्रव्यविमोक्षः च कर्म्मपृथग्मानः ॥ २७ ॥

उसका दोष नहीं । हाथ में दीपक वाले मनुष्य का कु'ए में गिरने आदि से नाश होने पर, दीपक का कोई फल नहीं हुआ । जो कूपपतन आदि से बचता है उसके दीपक का फल है । इसी प्रकार जो कोई मनुष्य 'राग आदि हेय हैं. मेरे नहीं हैं' इस भेद-विज्ञान को नहीं जानता, वह तो कमीं से बंधता ही है । दूसरा कोई मनुष्य भेद-विज्ञान के होने पर भी जितने अंशों में रागादिक का अनुभव करता है, उतने अंशों से वह भेद-विज्ञानी भी बंधता ही है; उसके रागादि के भेद-विज्ञान का भी फल नहीं है । जो राग आदिक भेद-विज्ञान होने पर राग आदि का त्याग करता है उसके भेद-विज्ञान का फल है, ऐसा जानना चाहिए। सो ही कहा है—'मार्ग में सर्प आदि से बचना, नेत्रों से देखने का यह फल है; देखकर भी सर्प के बिल में पड़ने वाले के नेत्र निरर्थक हैं।'॥ ३६॥ इस प्रकार निर्जरा तत्त्व के व्याख्यान में एक सूत्र द्वारा चौथा स्थल समाप्त हुआ।

अब मोत्ततत्त्व को कहते हैं:-

गायार्थ: —सब कर्मों के नाश का कारण जो आत्मा का परिणाम है, उसको भाव मोच जानना चाहिए। कर्मों का आत्मा से सर्वथा पृथक होना, द्रव्यमोच है। ३७। व्याख्या—यद्यपि सामान्येन निरवशेषनिराकृतकर्ममलकलङ्कस्याशरीर-स्यात्मन आत्यन्तिकस्वाभाविकाचिन्त्याद्भुतानुपमसकलविमलकेवलज्ञानाद्यनन्तगुणास्पदमवस्थान्तरं मोचो भएयते तथापि विशेषेण भावद्रव्यंक्ष्येण द्विचा भवतीति
वार्तिकम्। तद्यथा—"णेयो स भावग्रुक्खो" गोयो ज्ञातव्यः स भावमोचः । स
कः ? "अप्पणो हु परिणामो" निश्चयरत्नत्रयात्मककारणसमयसारक्ष्पो "हु"
स्फुटमात्मनः परिणामः । कथंभूतः ? "सव्वस्स कम्मणो जो खयहेद्"
सर्वस्य द्रव्यभावरूपमोहनीयादिघातिचतुष्ट्यकर्मणो यः चयहेतुरिति । द्रव्यमोचं
कथयति । "दव्वविग्रुक्खो" अयोगिचरमसमये द्रव्यविमोचो भवति । कोऽसौ ?
"कम्मपुहभावो" टङ्कोत्कीर्णशुद्भबुद्धैकस्यभावपरमात्मन आधुरादिशेषाघातिकर्मणामपि य आत्यन्तिकपृथग्मावो विश्लेषो विघटनमिति ।

तस्य मुक्तात्मनः सुखं कथ्यते । "आत्मोपादानसिद्धं स्वयमतिशयवद्धी-तबाधं विशालं वृद्धिहासव्यपेतं विषयविरहितं निःप्रतिद्वन्द्वभावम् । अन्यद्रव्यानपेचं निरुपममितं शाश्वतं सर्वकाम्रुत्कृष्टानंतसारं परमसुखमतस्तस्य सिद्धस्य जातं ।१।'

वृत्त्रार्थः -- यद्यपि सामान्य रूप से सम्पूर्णतया कर्ममल-कलंक-रहित, शरीर रहित आत्मा के आत्यन्तिक-स्वाभाविक-श्रचिन्त्य- अहुत तथा अनुपम सकल विमल केवलज्ञान आदि अनन्त गुणों का स्थान रूप जो अवस्थान्तर है, वही मोच कहा जाता है; फिर भी भाव और द्रव्य के भेद से, वह मोच दो प्रकार का होता है, यह वार्त्तिक पाठ है। सो इस प्रकार है—'ऐयो स भावमुक्त्वो' वह भावमोच जानना चाहिए। वह कौन ? 'अपपो हु परिणामों' निश्चय रत्नत्रय रूप कारण समयसार रूप आत्म-परिणाम। वह आत्मा का परिणाम कैसा है ? 'सव्यस्स कम्मणणो जो स्थवें हूं' सब द्रव्य-भावरूप मोहनीय आदि चार घातियाकर्मों के नाश का जो कारण है। द्रव्यमोच को कहते हैं—'दव्यविमुक्त्यों' अयोगी गुणस्थान के अन्त समय में द्रव्यमोच होता है। वह द्रव्यमोच कैसा है ? 'कम्म-पुहभावों' टंकोत्कीर्ण शुद्ध-बुद्ध एक स्वभाव स्वरूप परमात्मा से, आयु आदि शेष चार अधातिया कर्मों का भी सर्वथा प्रथक होना, भिन्न होना या विघटना, सो द्रव्यमोच है।

उस मुक्तात्मा के सुख का वर्णन करते हैं—'आत्मा-ज्यादान कारण से सिद्ध, स्वयं अतिशययुक्त, बाधा से शून्य, विशाल, वृद्धि-हास से रहित, विषयों से रहित, प्रतिद्वन्द्व (प्रतिपत्तता) से रहित, अन्य द्रव्यों से निरंपेत्त, उपमा रहित, अपार, नित्य, सर्वदा उत्कृष्ट तथा अनन्त सारमूत परमसुख उन सिद्धों के होता है। १।'

कश्चिदाह — इन्द्रियसुखमेव सुखं, मुक्तात्मनामिन्द्रियशरीराभावे पूर्वोक्तमतीन्द्रियसुखं कथं घटत इति ? तत्रोत्तरं दीयते — सांसारिकसुखं तावत् स्त्रीसेवादिपञ्चेन्द्रयविषयप्रभवमेव, यरपुंनः पञ्चेन्द्रियविषयञ्यापाररहितानां निर्ध्याकुलिचितानां
पुरुषाणां सुखं तदतीन्द्रियसुखमत्रेव दृश्यते । पञ्चेन्द्रियमनोजन्तिविकल्पजालरहितानां निर्विकल्पसमाधिस्थानां परमयोगिनां रागादिरहितत्वेन स्वसंवेद्यमात्मसुखं
तद्विशेषेणातीन्द्रियम् । यञ्च भावकर्मद्रञ्यकर्मनोकर्मरहितानां सर्वप्रदेशाह्वादैकपारमार्थिकपरमानन्दपरिणतानां मुक्तात्मनामतीन्द्रियसुखं तद्त्यन्तिशिषेण ज्ञातन्यम् ।
अत्राह शिष्यः — संसारिणां निरन्तरं कर्मबन्धोस्ति, तथेवोदयोऽप्यस्ति, शुद्धात्मभावनाप्रस्ताचो नास्ति, कथं मोच्चो भवतीति ? तत्र प्रत्युत्तरं — यथा शत्रोः चीणावस्थां दृष्टा कोऽपि धीमान् पर्यालोचयत्ययं मम हनने प्रस्तावस्ततः पौरुषं कृत्वा
शत्रुं हन्ति । तथा कर्मणामप्येकरूपावस्था नास्ति, हीयमानस्थित्यनुभागत्वेन कृत्वा
यदा लघुत्वं चीणत्वं भवति तदा धीमान् भव्य आगमभाषया 'खयउवसमिय विसोही
देसण पाउग्ग करणलद्धी य । चतारि वि सामएणा करणं पुण होइ सम्मते । १।'

शंका—जो सुख इन्द्रियों से उत्पन्न होता है, वही छुख है; सिद्ध जीवों के इन्द्रियों तथा शरीर का अभाव है, इसिलये पूर्वोक्त अतीन्द्रिय सुख सिद्धों के कैंसे हो सकता है ? इसका उत्तर देते हैं—सांसारिक सुख तो स्त्री सेवन आदि पाँचों इन्द्रियों के विषयों से ही उत्पन्न होता है, किन्तु पांचों इन्द्रियों के विषयों के व्यापार से रहित तथा निर्व्याक्षल चित्त वाले पुरुषों को जो सुख है, वह अतीन्द्रिय सुख है, वह इस लोक में भी देखा जाता है। पांचों इन्द्रियों तथा मन से उत्पन्न होने वाले विकल्पों से रहित तथा निर्विकल्प ध्यान में स्थित परम योगियों के राग आदि के अभाव से जो स्थसंवेद्य (अपने अनुभव में आने वाला) आत्मिक सुख है वह विशेष रूप से अतीन्द्रिय सुख है। भावकर्म, द्रव्यकर्म व नोकर्म से रहित आत्मा के समस्त प्रदेशों में आह्वाद रूप पारमार्थिक परम सुख में परिणत मुक्त जीवों के जो अतीन्द्रिय सुख है, वह अत्यन्त विशेष रूप से अतीन्द्रिय है।

यहाँ शिष्य कहता है—संसारी जीवों के निरन्तर कर्मों का बंध होता है, इसी प्रकार कर्मों का उदय भी सदा होता रहता है, शुद्ध आत्म-ध्यान का प्रसंग ही नहीं। तब मोच कैसे होती है ? इसका उत्तर देते हैं—जैसे कोई बुद्धिमान, शब्रु की निर्बल अवस्था देखकर विचार करता है कि 'यह मेरे मारने का अवसर है', इसलिये पुरुषार्थ कर के शब्रु को मारता है। इसी प्रकार कर्मों की भी सदा एक रूप अवस्था नहीं रहती, स्थिति और अनुभाग की न्यूनता होने पर जब कर्म लघु अर्थान् चीएा होते हैं, तब बुद्धिमान् भव्य जीव, आगम भाषा से 'चयोपशम, विशुद्धि, देशना, प्रायोग्य और करण ये पांच लब्धियाँ हैं, इनमें चार तो सामान्य हैं (सभी जीवों को हो सकती हैं), करण लब्धि सम्यक्ख होने के समय होती

इति गाथाकथितलिब्धपश्चकसङ्गेनाध्यातमभाषया निजशुद्धातमाभिमुखपरिणामसङ्गेन च निर्मलभावनाविशेषलाड्गेन पौरुषं कृत्वा कर्मशत्रुं हन्तीति । यत्पुनरन्तः कोटा-कोटीप्रमितकर्मस्थितिरूपेण तथैव लनादारुस्थानीयानुभागरूपेण च कर्मलघुत्वे जाते अपि सत्ययं जीव आगमभाषया अधःप्रशृत्तिकरणापूर्वकरणानिवृत्तिकरणसंज्ञामध्यात्मभाषया स्वशुद्धात्माभिमुखपरिणतिरूपां कर्महननबुद्धि क्षापि काले न करिष्यतीति तदभव्यत्वगुणस्येव लच्चणं ज्ञातव्यमिति । अन्यद्षि दृष्टान्तनवकं मोचविषये ज्ञातव्यम् — "रयण दीव दिणयर दिहेउ दुद्ध धीव पहाणु । सुएखुरुष्पफलिहेड अगिष, एवव दिहेता जाणि । १।" नन्वनादिकाले मोचं गच्छतां जीवानां जगच्छून्यं

है। १। इस गाथा में कही हुई पांच लिक्यों से और अध्यात्म भाषा में निज शुद्ध-आत्मा के सम्मुख परिएत्म नामक निर्मल भावना विशेष रूप खड्ग से पौरुष करके, कर्म शत्रु को नष्ट करता है। अन्तः—कोटाकोटि—प्रमाण कर्मस्थिति रूप तथा लता व काष्ट के स्थानापन्न अनुभाग रूप से कर्मभार हलका होजाने पर भी यदि यह जीव आगम भाषा से अधःप्रवृत्तिकरण, अपूर्वकरण और अमिवृत्तिकरण नामक और अध्यात्म भाषा से स्वशुद्ध-आत्मसन्मुख परिणाम रूप ऐसी कर्मनाशक बुद्धि को किसी भी समय नहीं करेगा, तो यह अभव्यत्व गुण का लक्षण जानना चाहिए। अन्य भी नौ दृष्टान्त मोच के विषय में जानने योग्य हैं।

"रत्न, दीपक, सूर्य, दूध, दही, घी, पाषास, सोना, चांदी, स्फटिकमिए और श्रम्नि इन नी दृष्टांतों से जानना चाहिये। १।" (१. रत्न—सम्यन्दर्शन ज्ञान चारित्र रूपी रत्नत्रयम्यी होने से आत्मा रत्न के समान है। २. दीपक—स्व पर प्रकाशक होने से आत्मा दीपक के समान है। ३. सूर्य—केवल-ज्ञानमयी तेज से प्रकाशमान होने से आत्मा सूर्य के समान है। ४. दूध दही घी—सार वस्तु होने से परमात्मा रूपी आत्मा घी के समान है। संसारी आत्मा में परमात्मा शक्ति रूप से रहता है, जैसे दूध व दही में घी रहता है। अतः संसारी आत्मा को अपेचा आत्मा दूध या दही के समान है। ६. सुवर्ण—कर्म रूपी कालिमा से रहित होने से आत्मा सुवर्ण के समान है। ७. चाँदी—स्वच्छ होने से आत्मा चाँदी के समान है। ६. स्कटिक—स्फटिक, स्वभाव से निर्मल होने पर भी, हरी पीली काली डांक के निमित्त से हरी पीली काली रूप परिएम जाती है और डांक के अभाव में शुद्ध निर्मल हो जाती है। इसी प्रकार आत्मा, स्वभाव से निर्मल होने पर भी, कर्मोद्य के निमित्त से राग है थ मोह रूप परिएमती हैं और कर्म के अभाव में शुद्ध निर्मल हो जाती है, अतः आत्मा स्कटिक के समान है। ६. आग्न-जैसे आग्न इंधन को जलाती है, इसी प्रकार आत्मा कर्म रूपी इंधन को जलाती है, अतः आत्मा अग्न के समान है।)

शंका—अनादि काल से जीव मोच को जा रहे हैं, अतः यह जगत् कमी जीवों से

भविष्यतीति ? तत्र परिहार: —यथा भावितकालसमयानां क्रमेण गच्छतां यद्यपि भाविकालसमयराशेः स्तोकत्वं भवति तथाप्यवसानं नास्ति । तथा प्रक्तिं गच्छतां जीवानां यद्यपि जीवराशेः स्तोकत्वं भवति तथाप्यवसानं नास्ति । इति चेत्तिः पूर्वकाले बहवोऽपि जीवा मोचं गता इदानीं जगतः शून्यत्वं किं न दृश्यते । किश्वाभच्यानामभव्यसमानभव्यानां च मोचो नास्ति कथं शून्यत्वं भविष्यतीति ॥ ३७ ॥ एवं संचेषेण मोचतत्त्वव्याख्यानेनैकम्रत्रेण पश्चमं स्थलं गतम् ।

त्रतः ऊर्ध्वं षष्ठमस्थले गाथापूर्वार्धेन पुरायपापपदार्थद्वयस्वरूपम्रत्तरार्धेन च पुरायपापप्रकृतिसंख्यां कथयामीत्यभिप्रायं मनसि धृत्वा भगवान् स्त्रमिदम् प्रतिपादयति :--

सुहत्रमुहभावजुत्ता पुरागां पावं हवंति खलु जीवा । सादं सुहाउ गामं गोदं पुरागां पराशाः पावं च ॥ ३८ ॥



शुभाशुभभावयुक्ताः पुरयं पापं भवन्ति खलु जीवाः । सातं शुभायुः नाम गोत्रं पुरयं पराण्वि पापं च ॥ ३८ ॥

बिलकुल शून्य हो जायेगा ? इसका परिहार—जैसे मविष्यत् काल सम्बन्धी समयों के क्रम से जाने पर यद्यपि भविष्यत्काल के समयों की राशि में कभी होती है फिर भी उस का अंत नहीं होगा। इसी प्रकार जीवों के मुक्ति में जाने से यद्यपि जगत् में जीवराशि की न्यूनता होती है, तो भी उस जीवराशि का अन्त नहीं होगा। यदि जीवों के मोन्न जाने से शून्यता मानते हो तो पूर्वकाल में बहुत जीव मोन्न गये हैं, तब भी इस समय जगत् में जीवों की शून्यता क्यों नहीं दिखाई पहती ? अर्थात शून्यता नहीं हुई। और भी —अभव्य जीवों तथा अभव्यों के समान दूरानदूर भव्य जीवों का मोन्न नहीं है। फिर जगत् की शून्यता कैसे होगी। ३७। इस प्रकार संन्तेप से मोन्नतत्त्व के व्याख्यान रूप एक सूत्र से पंचम स्थल समाप्त हुआ।

अब इसके आगे छठे स्थल में "गाथा के पूर्वार्ध से पुरुष पाप रूप दो पदार्थी को और उत्तरार्ध से पुरुष प्रकृति तथा पाप प्रकृतियों की संख्या को कहता हूं" इस अभिप्राय को मन में रखकर, भगवान इस सूत्र का प्रतिपादन करते हैं:—

गाथार्थ:—शुभ तथा ऋशुभ परिए।मों से युक्त जीव, पुरुव-पाप रूप होते हैं। सातावेदनीय, शुभ-त्रायु, शुभ-नाम तथा उच्च-गोत्र, ये पुरुव प्रकृतियाँ हैं। शेष सब पाप प्रकृतियाँ हैं।। ३८।। व्यास्या—"पुगगां पात्रं हवंति खलु जीवा" चिदानन्दैकसहजशुद्धस्व-भावत्वेन पुग्यपापवन्धमोन्नादिपर्यायह्मपविकन्परहिता श्रिष सन्तानागतानादिकर्म-बन्धपर्यायेग पुग्यं पापं च भवन्ति खलु स्फुटं जीवाः । कथंभूताः सन्तः ? "सुहश्रसुहभावज्ञना" 'उद्दममिथ्यात्विषं भावय दृष्टं च कुरु परां भक्तिम् । भाव-नमस्कारतो ज्ञाने युक्तो भव सदापि । १ । पश्चमहाव्यत्त्वां कोपचतुष्कस्य निग्रहं परमम् । दुर्दान्तेन्द्रियविजयं तपःसिद्धिविधौ कुरुद्योगम् । २ ।" इत्यार्याद्वयक्षियत-लच्छोन शुभोपयोगभावेन परिणामेन तद्विलच्चोनाशुभोपयोगपरिणामेन च युक्ताः परिणताः । इदानी पुण्यपापभेदान् कथयति "सादं सुहाउ णामं गोदं पुण्यां" सद्वेद्यशुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यं भवति "पराणि पावं च" तस्मादपराणि कर्माणि पापं चेति । तद्यथा—सद्वेद्यमेकं, तिर्यग्मनुष्यदेवायुस्त्रयं, सुभगयशः-कीर्त्तितीर्थकरत्वादिनामश्रकृतीनां सप्ततिंशत्, तथोच्चेगोत्रमिति समुदायेन द्विच-त्वारिश्रत्संख्याः पुण्यप्रकृतयो विद्योगः । शेषा द्वन्यशीतिपापमिति । तत्र 'दर्शन-विशुद्धिविन्यसंपन्नता शीलव्रतेष्वनित्वारोऽभीच्छाञ्चानोपयोगसंवेगौ शक्तितस्त्याग-

वृत्त्यर्थ :— "पुरण् पावं हवंति खलु जीवा" चिदानन्द एक-सहज-शुद्ध-स्वभाव से यह जीव, पुर्य-पाप, बंध-मोद्द आदि पर्याय रूप विकल्पों से रहित है, तो भी परम्परा— अनादि कर्मबन्ध पर्याय से पुर्य-पाप रूप होने हैं। कैसे होते हुए जीव पुर्य-पाप को धारण करते हैं? "सुह्असुहभावजुत्ता", "भिध्यात्व रूपी विष का वमन करो, सम्यदर्शन की भावना करो, उत्कृष्ट भक्ति करो और भाव नमस्कार में तत्पर होकर सदा ज्ञान में लगे रहो। १। पाँच महाव्रतों का पालन करो, क्रोध आदि चार कषायों का पूर्णरूप से निष्रद्द करो, प्रबल इन्द्रियों को विजय करो तथा बाह्य-अभ्यन्तर तप को सिद्ध करने में उद्योग करो। २।" इस प्रकार दोनों आर्याछन्दों में कहे हुए लच्च्य सहित शुभ उपयोग रूप परिणाम से तथा उसके विपरीत अशुभ उपयोग रूप परिणाम से युक्त जीव, पुर्य-पाप को धारण करते हैं अथवा स्वयं पुर्य-पाप रूप हो जाते हैं। अब पुर्य तथा पाप के भेदों को कहते हैं। "साद सुहाउ ए।मं गोदं पुरण्" सात। वेदनीय, शुभ आयु, शुभ नाम और उच्च गोत्र ये कर्म तो पुर्य रूप हैं। "पराणि पायं च" इनसे भिन्न शेष पाप कर्म हैं। इस प्रकार—साता वेदनीय एक, तिर्यंच-मनुष्य-देव ये तीन आयु, सुभग-यशःकीर्ति-तीर्थंकर आदि नाम कर्म की सेतीस और उच्च गोत्र ऐसे समुदाय से ४२ पुर्य प्रकृतियाँ जाननी चाहियें। शेष दर पाप प्रकृतियाँ हैं।

'दर्शनविशुद्धि १, विनयसंपन्नता २, शील और व्रतों का अतिचार रहित आचरण ३, निरन्तर ज्ञान उपयोग ४, संवेग ४, शक्ति अनुसार त्याग ६, शक्ति अनुसार तप ७, साधु- तपसीसाधुसमाधिवैयाष्ट्रस्यकरणमहदाचार्यवहुश्रुतप्रवचनभक्तिरावश्यकापरिहाणिर्मागीप्रभावनाप्रवचनवत्सलत्विमिति तीर्थकरत्वस्य' इत्युक्तलचणाषोडशभावनोत्पन्नतीर्थकरनामकर्मेव विशिष्टं पुण्यम् । षोडशभावनासु मध्ये परमागमभाषया ''मूढत्रयं मदाश्राष्ट्रौ तथानायतनानि षट् । अष्टौ शङ्कादयश्चेति हग्दोषाः पञ्चविंशतिः
। १।'' इति श्लोककथितपञ्चविंशतिमलरहिता तथाध्यात्मभाषया निजशुद्धात्मोपादेयरुचिद्धणा सम्यक्त्वभावनेत्र ग्रुख्येति विज्ञेयम् । 'सम्यग्टस्टेर्जीवस्य पुण्यपापद्वयमपि हेयम्', कथं पुण्यं करोतीति १ तत्र युक्तिमाह । यथा कोऽपि देशान्तारस्थमनोहरस्त्रीसमीपादागतपुरुषाणां तद्रथे दानसन्मानादिकं करोति तथा मम्यग्दृष्टिः
श्रप्युपादेयरूपेण स्वशुद्धात्मानमेत्र भावयति चारित्रमोहोदयाचत्रासमर्थः सन्
निद्धिपरमात्मस्वरूपाणामहित्सद्धानां तदाराधकाचार्योपाध्यायसाधूनां च परिमात्मपद्प्राप्त्यथे विषयकषायवश्चनार्थं च दानपूजादिना गुणास्तवनादिना वा परमभक्ति
करोति तेन भोगाकाङ्चादिनिदानरहितपरिणामेन कुटुम्बिनां (क्रुषकानां) पलालमिव श्वनीहितवृत्त्या विशिष्टपुण्यमास्त्रवित तेन च स्वगे देवेनद्रलोकान्तिकादिविभूतिं

समाधि म, वैयावृत्त्य करना ६. अईन्त-भक्ति १०, आचार्य-भक्ति ११, बहुश्रुत-भक्ति १२, प्रवचन-भक्ति १३, आवश्यकों में हानि न करना १४, मार्ग-प्रभावना १४ और प्रवचन-वात्सल्य १६ ये तीर्थंकर प्रकृति के बंध के कारण हैं' इन सोलह भावनाओं से उत्पन्न तीर्थंकर नामकर्म विशिष्ट पुण्य है। इन सोलह भावनाओं में, परमागम भाषा से 'तीन मूढता, आठ मद, ६ अनायतन और आठ शंका आदि दोष ये पच्चीस सम्यदर्शन के दोष हैं। १।' इस स्रोक में कहे हुए पच्चीस दोषों से रहित तथा अध्यात्म भाषा से निज शुद्ध-आत्मा में उपादेयहए रुचि, ऐसी सम्यक्त्व की भावना ही मुख्य है, ऐसा जानना चाहिये।

शंका—सम्यन्दृष्टि जीव के तो पुरुष तथा पाप ये दोनों हेय हैं, फिर वह पुरुष कैसे करता है ? युक्ति सहित समाधान—जैसे कोई मनुष्य अन्य देश में विद्यमान किसी मनोहर स्त्री के पास से आये हुए मनुष्यों का, उस स्त्री की प्राप्ति के लिये दान-सम्मान आदि करता है; ऐसे ही सम्यन्दृष्टि जीव भी तिज शुद्ध-आत्मा को ही भाता है; परन्तु जब चारित्र मोह के उदय से उस निज-शुद्धात्म-भावना भाने में असमर्थ होता है, तब दोषरहित परमात्म स्वरूप आईन्त-सिद्धों की तथा उनके आराधक आचार्य-उपाध्याय—साधु की, परमात्मपद की प्राप्ति के लिए और विषय कषायों से बचने के लिए, पूजा दान आदि से अथवा गुणों की स्तुति आदि से परम भक्ति करता है। उनसे और भोगों की वांछा आदि रूप निदान रहित परिणामों से तथा निःस्पृह वृत्ति से विशिष्ट पुण्य का आस्त्रव करता है, जैसे किसान चावलों के लिये खेती करता है, तो भी विना इच्छा बहुत सा पलाल मिल हो जाता है। उस पुण्य से स्वर्ग में इन्द्र, लोकान्तिक देव आदि की विभूति प्राप्त करके, विमान तथा परिवार आदि संपदा

प्राप्य विमानपरिवार।दिसंपदं जीर्णतृशामिव गण्यन् पश्चमहाविदेहेषु गत्वा पश्यति। किं पश्यतीति चेत्—तिददं समवसरणं, त एते वीतरागसर्वज्ञाः, त एते भेदाभेदरत्न-त्रयाराधका गण्धरदेवादयो ये पूर्व श्र्यन्ते त इदानीं प्रत्यक्रेण दृष्टा इति मत्वा विशेषेण दृष्टधर्ममितिर्भृत्वा चतुर्थगुणस्थानयोग्यामात्मनो भावनामपरित्यजन् भोगा-नुभवेऽपि मित धर्मध्यानेन कालं नीत्वा स्वर्गादागत्य तीर्थकगिदपदे प्राप्तेऽपि पूर्वभवभावितविशिष्टभेदज्ञानवासनावलेन मोहं न करोति ततो जिनदीचां गृहीत्वा पुर्णयपापरहित्तिजपरमात्मध्यानेन मोचं गच्छतीति। मिध्यादष्टिस्तु तीत्रनिदानवन्ध-पुर्णयेन भोगं प्राप्य पश्चादर्भ्र चक्रवित्तिग्तरायशादिवन्नरकं गच्छतीति। एवसक्तलचण-पुर्णयपापपदार्थद्वयेन सह पूर्वोक्तानि सप्तस्वान्येव नव पदार्थी भवन्तीति ज्ञातच्यम्।

इति श्रीनेमिचन्द्रसैद्धान्तिकदेवविरचिते द्रव्यसंग्रहग्रन्थे "श्रासवबंधण" इत्यादि एका स्त्रगाथा तदनन्तरं गाथादशकेन स्थलपट्कं चेति समुद्रायेनैकादशस्त्रैः । सप्ततत्त्वनवपदार्थप्रतिपादकनामा द्वितीयोमहाधिकारः समाप्तः ॥ २॥

को जीर्ल तृण के समान गिनता हुआ पश्च महाविदेहों में जाकर देखता है। प्रश्न—क्या देखता है? एतर—वह यह समयसरण है, वे ये वीतराग सर्वज्ञ मगवान् हैं, वे ये मेद- अभेद रत्तत्रय के आराधक गणधर देव आदि हैं; जो पहले सुने थे, वे आज प्रत्यत्त देखे, ऐसा मानकर धर्म-बुद्धि को विशेष दृद्ध करके चौथे गुणस्थान के योग्य आत्मभावना को न छोड़ता हुआ, भोग भोगता हुआ भी धर्मध्यान से काल को पूर्ण कर, स्वर्ग से आकर, तीर्थकर आदि पद को प्राप्त होता है, तो भी पूर्व जन्म में भावित विशिष्ट-भेदज्ञान की वासना के बल से मोह पहीं करता. अतः जिन-दीत्ता धारण कर पुण्य-पाप से रहित निज परमात्मध्यान के द्वारा मोत्त जाता है। मिथ्यादृष्टि तो, तीत्र निदानबंध वाले पुण्य से भोग प्राप्त करने के पश्चात् अर्ध-चक्रवर्त्ती रावण आदि के समान नरक को जाता है। एवं उक्त लक्षण वाले पुण्य-पाप रूप दो पदार्थ सहित पूर्वोक्त सात तस्व ही ध पदार्थ हो जाते हैं। ऐसा जानना चाहिए ॥ ३६ ॥

इस प्रकार श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्तीदेव-विरचित द्रव्यसंब्रह प्रन्थ में 'त्रासव-बंधण' त्र्यादि एक सूत्रगाथा, तदनंतर १० गाथाओं द्वारा ६ स्थल, इस तरह समुदाय क्ष्प से ११ गाथाओं द्वारा सात तत्त्व, नो पदार्थ प्रतिपादन करने वाला दूसरा महा ऋधिकार समाप्त हुन्चा॥२॥

----

## हतीयः अधिकारः

श्रतः ऊर्ध्वं विंशतिगाथापर्यन्तं मोचमार्गं कथयति । तत्रादौ "सम्मद्दं-सण्" इत्याद्यष्टगाथाभिनिश्रयमोच्चमार्गव्यवहारमोच्चमार्गप्रतिपादकमुख्यत्वेन प्रथमः श्रन्तराधिकारस्ततः परम् "दुविहं पि मुक्खहेउं" इति प्रभृतिद्वादशस्त्रै ध्यानध्यात्-ध्येयध्यानफलकथनमुख्यत्वेन द्वितीयोऽन्तराधिकारः । इति तृतीयाधिकारे समु-दायेन पातनिका ।

त्रथ प्रथमतः सूत्रपूर्वार्धेन व्यवहारमोत्तमार्गम्यत्रार्धेन च निश्चयमोत्त-मार्ग निरूपयति :---

> सम्मद् संग्रेणाणं चरणं मोक्खस्स कारणं जाेगे। ववहारा ग्रिच्छयदो तत्तियमङ्त्रो गित्रो प्रप्या ॥ ३६ ॥

सम्यन्दर्शनं ज्ञानं चरखं मोक्षस्य कारखं जानीहि। व्यवहारात् निश्चयतः तत्त्रिकमयः निजः त्रारमा॥३६॥

च्याख्या -- "सम्मद्दंसणणाणं चरणं मोक्खस्य कारणं जाणे ववहारा"

## तीमरा अधिकार

अब आगे बीस गाथाओं तक मोच-मार्ग का कथन करते हैं। उसके प्रारम्भ में 'सम्मइ'सण्णाण' इत्यादि आठ गाथाओं द्वारा प्रधानता से निश्चय मोच-मार्ग और व्यवहार मोच-मार्ग का प्रतिपादक प्रथम अन्तराधिकार है। उसके अनंतर 'दुविहं पि मुक्खहे उं' आदि बारह गाथाओं से ध्यान, ध्याता, ध्येय तथा ध्यान के फल को मुख्यता से कहने वाला द्वितीय अन्तराधिकार है। इस प्रकार इस तृतीय अधिकार की समुदाय से सूमिका है।

श्रव प्रथम ही सूत्र के पूर्वार्ध से व्यवहार मोच्च-मार्ग को और उत्तरार्ध से निश्चय मोच्च-मार्ग को कहते हैं :---

गाथार्थ:—सम्यद्र्शन, सम्यद्भान श्रीर सम्यक्ष्मारित्र (इन तीनों के समुद्राय) को व्यवहारनय से मोत्त का कारण जानो । सम्यद्र्शन, सम्यद्भान श्रीर सम्यक्षारित्रमयी निज श्रात्मा को निश्चयनय से मोत्त का कारण जानो ॥ ३६ ॥

वृत्त्यर्थः -- 'सम्मइ'सण्णाणां चरणं मोक्खस्स कारणं जाणे ववहारा' हे शिष्य!

सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रत्रयं मोच्चस्य कारणं, हे शिष्य ! जानीहि व्यवहारनयात् । "णिच्छयदो तित्तियमइद्यो णिस्रो द्याप्या" निश्चयतस्तत्तितयमयो निजात्मेति । तथाहि —वीतरागसर्वज्ञप्रणीतषड्द्रव्ययञ्चास्तिकायसप्ततस्वनवपदार्थसम्यक्श्रद्धान्वानवताद्यनुष्ठानिकरूपरूपो व्यवहारमोच्चमार्गः। निजनिरञ्जनशुद्धात्मतस्वसम्यक्श्र-द्धानज्ञानानुचरणेकाग्र्यपरिणतिरूपो निश्चयमोच्चमार्गः। अथवा स्वशुद्धात्मभावनासा-धकवहिर्द्रव्याश्रितो व्यवहारमोच्चमार्गः। केवलस्वसंवित्तिमद्धत्पन्नरागादिविकन्पोपा-धिरहितसुखानुभृतिरूपोनिश्चय मोच्चमार्गः। अथवा धातुपाषाखेऽग्निवत्साधको व्यवहारमोच्चमार्गः। स्वथवाधातुपाषाखेऽग्निवत्साधको व्यवहारमोच्चमार्गः। स्वथवाधातुपाषाखेऽग्निवत्साधको व्यवहारमोच्चमार्गः। स्वथवाधातुपाषाखेऽग्निवत्साधको व्यवहारमोच्चमार्गः। स्वथिण व्यवहारनिश्चयमोच्चमार्गः। एवं संचेषेण व्यवहारनिश्चयमोच्चमार्गः । स्वथिणव्यस्पे विश्वयमोच्चमार्गः।

अथाभेदेन सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि स्वशुद्धात्मैव तेन कारणेन निश्चये-नात्मैव निश्चयमोत्तमार्ग इत्याख्याति । अथवा पूर्वोक्तमेव निश्चयमोत्तमार्गं प्रकारान्तरेण दृढयति :—

> रयणत्तयं ग वद्दृइ अप्पारां मुइत् अरणदिवयिम । तम्रा तत्तियमइउ होदि हु मुक्लस्स कारणं आदा ॥ ४० ॥

रस्तत्रयं न वर्त्तते श्रास्मानं मुक्ता श्रन्यद्रघ्ये । तस्मात् तित्त्रकमयः भवति खलु मोक्षस्य कारणं श्राप्मा ॥ ४० ॥

सम्यदर्शन, सम्यक्तान और सम्यक्चारित्र (इन तीनों के समुदाय) को व्यवहार नय से मीच का कारण जानी। 'शिच्छायदो तिनायमहन्त्रो शिक्रो अप्पा' सम्यदर्शन, सम्यक्तान तथा सम्यक्चारित्र इन तीनमयी निज आस्मा ही निश्चय नय से मोच का कारण है। तथा— श्री वीतराग सर्वज्ञदेव कथित छह द्रव्य, पांच अस्तिकाय, सात तत्त्व और नय पदार्थों का सम्यक्श्रद्धान-ज्ञान और वत आहि रूप आचरण, इन विकल्पसयी व्यवहार मोच-मार्ग है। निज निरंजन शुद्ध-बुद्ध आस्मतत्त्व के सम्यक्श्रद्धान, ज्ञान तथा आचरण में एकाप्रपरिण्ति रूप निश्चय मोच-मार्ग है। अथवा स्वशुद्धान-भावना का साधक व वाह्य पदार्थ के आश्रित व्यवहार मोच-मार्ग है। सात्रस्वानुभव से उत्पन्न व रागादि विकल्पों से रहित सुख अनुभवन रूप निश्चय पोच-मार्ग है। अथवा धातु-पाषाण से सुवर्ण प्राप्ति में अग्नि के समान जो साधक है, वह तो व्यवहार मोच-मार्ग है तथा सुवर्ण समान निर्विकार निज-आत्मा के स्वरूप की प्राप्ति रूप साध्य, वह निरचय मोच-मार्ग है। इस प्रकार संचेप से व्यवहार तथा निश्चय मोच-मार्ग का ज्वरण जानना चाहिए॥ ३६॥

अब अभेद से सम्यक्शन-ज्ञान-चारित्ररूप, निज शुद्ध-आत्मा ही है, इस कारण निश्चय से आत्मा ही निश्चय मोच्च-मार्ग है, इस प्रकार कथन करते हैं। अथवा पूर्वोक्त निश्चय मोच्च-मार्ग को ही अन्य प्रकार से टढ़ करते हैं:-- व्याख्या :—'रयणत्तयं सा बद्धः ऋष्पासं सुइत् अससदिवयिक्का' ग्तनत्रयं न वर्गते स्वकीयशुद्धात्मानं सुक्त्वा अन्याचेतने द्रव्ये । 'तक्का तित्तयमइउ होदि हु सुक्खस्स कारसं आदा' तस्मात्तत्रितयमय आत्मेव निश्चयेन मोचस्य कारसं भवतीति जानीहि । अथ विस्तरः — रागादिविकन्पोपाधिरहितचिन्चमत्कारभावनो-त्पन्नमधुररसास्वादसुखोऽहमिति निश्चयरुचिरूपं सम्यग्दर्शनं, तस्यैव सुखस्य समस्तविभावेभ्यः स्वसंवेदनज्ञानेन पृथक् परिच्छेदनं सम्यग्ज्ञानं, तथैव दृष्टश्रुता-तुभूतभोगाकाङ्चाप्रभृतिसमस्तायभ्यानरूपमनोरथजनितसंकन्प —विकल्पजालत्यागेन तत्रैव सुखे रतस्य सन्तुष्टस्य तृष्तस्यैकाकारपरमसमरसीभावेन द्रवीभृतचित्तस्य पुनः पुनः स्थिरीकरणं सम्यक्चारित्रम् । इत्युक्तलज्ञणं निश्चयरत्नत्रयं शुद्धात्मानं विहायान्यत्र घटपटादिबहिद्रं व्ये न वर्गते यतस्ततः कारणादभेदनयेनानेकद्रव्यात्म-केकपानकवत्तदेव सम्यग्दर्शनं, तदेव सम्यग्ज्ञानं, तदेव सम्यक्चारित्रं, तदेव स्वात्मतन्वमित्युक्तल्वणं निजशुद्धात्मानमेव मुक्तिकारणं जानीहि ॥ ४० ॥

एवं प्रथमस्थले स्त्रद्वयेन निश्चयव्यवहारमोत्तमार्गस्वरूपं संचेपेण व्या-

गाथार्थ:—त्र्यात्मा को छोड़कर अन्य द्रव्य में रत्नत्रय नहीं रहता, इस कारण उन रत्नत्रयमयी आत्मा ही निश्चय से मोच्च का कारण है ॥ ४० ॥

वृत्त्यर्थ :—'रग्रणत्तयं ण वट्टइ अप्याणं सुइत्तु अर्रणद्वियि निज शृद्ध-आत्मा को छोड़कर अन्य अचेतन द्रव्य में रतन्त्रय नहीं रहता है। 'तह्या तित्त्रयमह होदि हु मुक्खस्स कारणं आदा' इस कारण इस रतन्त्रयमय आत्मा को ही निश्चय से मोत्त का कारण जानो। इसका विस्तृत वर्णन—राग आदि विकल्प रहित, चित्त्यमत्कार भावना से उपन्न, मधुर रस के आस्वाद हम सुख का धारक में हूँ' इस प्रकार निश्चय रुचि सम्यदर्शन है और स्वसंवेदन ज्ञान द्वारा उसी सुख का राग आदि समस्त विभावों से भिन्न जानना सम्यज्ञान है। इसी प्रकार रेखे, सुने तथा अनुभव किये हुए जो भोग आकांत्ता आदि समस्त दुर्थानह्य मनोरथ से उपन्न हुए संकल्प-विकल्प जाल के त्याग द्वारा, उसी सुख में रत-सन्तुष्ट-तृष्व तथा एकाकार रूप परम समता भाव से द्वीभूत (भीगे) चित्त का पुनः पुनः स्थिर करना सम्यक्चारित्र है। इस प्रकार कहे हुए लन्नण वाले जो रतनत्रय हैं वे शुद्ध आत्मा के सिवाय अन्य घट, पट आदि बाह्य द्वयों में नहीं रहते, इस कारण अभेद से अनेक द्रव्यमयी एक पेय (बादाम, सौंफ, मिश्री, मिरच आदि रूप ठंडाई) के समान, वह आत्मा ही सम्यक्शंन है, वह आत्मा ही सम्यक्शंन ही सुक्त अत्मा ही सम्यक्शान ही, वह आत्मा ही सम्यक्ष्वारित्र है तथा वही निज आत्मतत्त्व है। इस प्रकार कहे हुए लन्नण वाले निज शुद्ध-आत्मा को ही मुक्ति का कारण जानो। ४०।

इस प्रकार प्रथम स्थल में दो गाथा ह्यों द्वारा संचोप से निश्चय मोच-मार्ग छौर

ख्याय तदनन्तरं द्वितीयस्थले गाथाषट्कपर्यन्तं सम्यक्त्वादित्रयं क्रमेण विद्वणोति । तत्रादौ सम्यक्त्वमाह :---

> जीवादीसदृहणं सम्मत्तं रूवमप्पणो तं तु । दुर्रामणिवेसविग्रुक्कं णाणं सम्मं खु होदि सदि जिह्ना ॥ ४१ ॥

जीवादिश्रद्धानं सम्यक्त्वं रूपं श्रास्मनः तत् तु । दुरभिनिवेशविमुक्तं ज्ञानं सम्यक् खलु भवति सति यस्मिन्॥४१॥

व्याख्या:—'जीवादीसद्दशं सम्मत्तं' वीतरागसर्वज्ञप्रश्वीतशुद्धजीवादि-तत्त्वविषये चलमिलनागाहरिहतत्वेन श्रद्धानं रुचिनिंशचय इदमेवेत्थमेवेति निश्चय-बुद्धिः सम्यग्दर्शनम् । 'रूवमप्पणो तं तु' तच्चाभेदनयेन रूपं स्वरूपं तुः पुनः कस्य १ श्रात्मन श्रात्मपरिशाम इत्यर्थः । तस्य सामर्थ्यं माहात्म्यं दर्शयति । ''दुरभिश्विवेसविश्वकवं शाशं सम्मं खु होदि सदि जिद्धा'' यस्मिन् सम्यक्तवे सित ज्ञानं सम्यग् भवति स्फुटं । कथम्भूतं सम्यग्भवति १ ''दुरभिश्विवेसविश्वक्वं'' चिलतप्रतिपत्तिगच्छत्तृशास्पर्शशुक्तिकाशकलरजतिवज्ञानशदृशैः संशयविश्रमविभे। दै-मृक्तं रहितमित्यर्थः ।

व्यवहार मोज्ञ-मार्ग का स्वरूप व्याख्यान करके त्र्यव त्राचार्य दूसरे स्थल में छः गाथात्रों तक सम्यन्दर्शन, सम्यन्ज्ञान तथा सम्यक्चारित्र को क्रम से वर्णन करते हैं। उनमें प्रथम ही सम्यन्दर्शन को कहते हैं:—

गाथार्थ :---जीव आदि पदार्थों का श्रद्धान करना, सम्यक्त्व है। वह सम्यक्त्व आत्मा का स्वरूप है तथा इस सम्यक्त्व के होने पर (संशय, विपर्यय एवं अनध्यवसाय इन तीनों) दुर्राभिनिवेशों से रहित सम्यक्तान होता है।। ४१।।

वृत्त्यर्थ :—'जीवादीसहृद्धां सम्मत्तं' वीतराग सर्वज्ञ द्वारा कहे हुए शुद्ध जीव श्रादि तत्त्वों में, चल-मिलन-श्रगाढ रहित श्रद्धान, रुचि, निश्चय श्रथवा 'जो जिनेन्द्र ने कहा वही है, जिस प्रकार से जिनेन्द्र ने कहा है उसी प्रकार है' ऐसी निश्चय रूप बुद्धि सम्यन्दर्शन हैं: 'रूवमण्णो तं तु' वह सम्यन्दर्शन श्रभेद नय से स्वरूप हैं: किसका स्वरूप हैं ? श्रात्मा का, श्रात्मा का परिणाम है। उस सम्यन्दर्शन के सामर्थ्य श्रथवा माहात्म्य को दिखाते हैं—'दुरिभिणिवेसविमुक्कं णाणं सम्मं खु होदि सदि जिद्धा' जिस सम्यक्व के होने पर ज्ञान सम्यक् हो जाता है। 'सम्यक' किस प्रकार होता हैं ? 'दुरिभिणिवेसविमुक्कं' ( यह पुरुष है या काठ का दूंठ है, ऐसे दो कोटि रूप) चलायमान संरायज्ञान, गमन करते हुए कुण

इतो विस्तरः—सम्यक्त्वे सित ज्ञानं सम्यग्मवतीति यदुक्तं तस्य विवरणं कियते । तथाहि—गोतमाग्निभूतिवायुभूतिनामानो विष्ठाः पञ्चपञ्चशतत्राह्मणोन्पाध्याया वेदचतुष्ट्यं, ज्योतिष्कव्याकरणादिषडङ्गानि, मनुस्मृत्याद्यष्टादशस्मृतिशास्त्राणि तथा भारताद्यष्टादशपुराणानि मीमांसान्यायविस्तर इत्यादिलोकिकसर्वशास्त्राणि तथा भारताद्यष्टादशपुराणानि मीमांसान्यायविस्तर इत्यादिलोकिकसर्वशास्त्राणि यद्यपि जानन्ति तथापि तेषां हि ज्ञानं सम्यक्त्वं विना मिथ्याज्ञानमेव । यदा पुनः त्रसिद्धकथान्यायेन श्रीवीरवर्द्धमानस्वामितीर्थकरपरमदेवसमवसरणे मानस्तम्भावलोकनमात्रादेवागमभाषया दर्शनचारित्रमोहनीयोपशमच्चयसंज्ञेनाध्यात्मभाषया स्त्रशुद्धात्मामिमुखपरिणामसंज्ञेन च कालादिलब्धिवशेषेण मिथ्यात्वं विलयं गतं तदा तदेव मिथ्याज्ञानं सम्यग्ज्ञानं जातम् । ततश्च 'जयति भगवान्' इत्यादि नमस्कारं कृत्वा जिनदीचां गृहीत्वा कचलोचानन्तरमेव चतुर्ज्ञानसप्तद्धिसम्पन्नास्त्रयोऽपि गणाधरदेवाः संजाताः । गौतमस्वामी भव्योपकारार्थं द्वादशाङ्गश्रुतरचनां कृतवान् ; पश्चान्निश्चयरत्नत्रयभावनावलेन त्रयोऽपि मोचं गताः । शेषः पञ्च-दशशतप्रमितन्नाह्मणा जिनदीचां गृहीत्वा यथासम्भवं स्वर्गं मोचं च गताः।

स्मादिक के स्पर्श होने पर, यह निश्चय न होना कि किसका स्पर्श हुआ है—ऐसा विभ्रम (अनध्यवसाय) ज्ञान तथा सीप के दुकड़े में चांदी का ज्ञान—ऐसा विमोह (विपर्यय) ज्ञान, इन तीनों दोषों से (दृषित ज्ञानों से) रहित हो जाने से वह ज्ञान सम्यक् हो जाता है।

विस्तार से वर्णन—'सम्यग्दर्शन होने पर ज्ञान सम्यग्ज्ञान होता है' यह जो कहा गया है, उसका विवरण कहते हैं—पांचसी—पांचसी ब्राह्मणों के पढ़ाने वाले गीतम, अग्निभूति और वायुभूति नामक तीन ब्राह्मण विद्वान चारों वेद—ज्योतिष्क—व्याकरण आदि छहों श्रंग, मनुस्मृति आदि अठारह स्मृति अन्थ, महाभारत आदि अठारह पुराण तथा मीमांसा न्याय-विस्तर आदि समस्त लौकिक शास्त्रों के ज्ञाता थे तो भी उनका ज्ञान, सम्यक्त्व के बिना मिथ्याज्ञान ही था। परन्तु जब वे प्रसिद्ध कथा के अनुसार श्री महावीर स्वामी तीर्थकर परम देव के समवसरण में मानस्तंभ के देखने मात्र से ही आगम-भाषा में दर्शन मोहनीय तथा चारित्र मोहनीय के उपशम, स्मय तथा स्योपशम से और अध्यात्म भाषा में निज शुद्ध-आत्मा के सन्मुख परिणाम तथा काल आदि लब्धियों के विशेष से उनका मिथ्यात्म नष्ट हो गया, तब उनका वही मिथ्याज्ञान सम्यग्ज्ञान हो गया। सम्यग्ज्ञान होते ही 'जयित भगवान' इत्यादि रूप से भगवान को नमस्कार करके, श्री जिनेन्द्री दीचा धारण करके केशलोंच के अनन्तर ही मति—श्रुत—अवधि और मनःपर्यय इन चार ज्ञान तथा सात ऋदि के धारक होकर तीनों ही गणधर हो गये। गोतमस्वामी ने भव्यजीयों के उपकार के लिये द्वादशाङ्ग-श्रुत की रचना की, फिर वे तीनों ही निश्चयरत्तत्रय की भावना के बल से मोच को प्राप्त हुए। वे पंद्रह सौ ब्राह्मण शिष्य मुनि-दीचा लेकर यथासम्भव स्वर्ग या मोच में गये। ग्यारह

श्रमव्यसेनः पुनरेकादशाङ्गधारकोऽपि सम्यक्त्वं विना मिथ्याज्ञानी सञ्जात इति । एवं सम्यक्त्यमाहात्म्येन ज्ञानतपश्चरणाव्रतोपशमध्यानादिकं मिथ्यारूपमपि सम्य-गमवति । तदभावे विषयुक्तदुग्धमिव सर्वं धृथेति ज्ञातव्यम् ।

तच्च सम्यक्त्वं पश्चविशतिमलरहितं भवति तद्यथा—देवतामृहलोकमृहसमयमृहभेदेन मृहत्रयं भवति । तत्र जुधाद्यष्टादशदोषरहितमनन्तज्ञानाद्यनन्तगुणसहितं वीतरागसर्वज्ञदेवतास्वरूपमजानन् स्त्यातिष्जालाभरूपलावण्यसौभाग्यपुत्रकलत्रगज्यादिविभृतिनिमित्तं रागद्वे पोपहतार्चरौद्रपरिणतत्त्वेत्रपालचण्डिकादिमिथ्यादेवानां यदाराधनं करोति जीवस्तद्देवतामृहत्वं भण्यते । न च ते देवाः
किमिप फलं प्रयच्छन्ति । कथमिति चेत् १ रावणेन रामस्वामिलच्मीधरविनाशार्थं
बहुरूपिणी विद्या साधिता, कौरवैस्तु पाण्डवनिर्मूलनार्थं कात्यायनी विद्या साधिता,
कंसेन च नारायणित्रनाशार्थं बहुचोऽपि विद्याः समाराधितास्ताभिः हतं न किमिप
रामस्वामिपाण्डवनारायणानाम् । तैस्तु यद्यपि मिथ्यादेवता 'नानुकृतितास्त्यापि
निर्मलसम्यक्त्वोपार्जितेन पूर्वकृतपुण्येन सर्वं निर्विष्नं जातमिति । श्रथं लोकमृह-

त्रंगों का पाठी भी त्रभव्यसेन मुनि सम्यक्त्व के बिना मिध्याज्ञानी ही रहा । इस प्रकार सम्यक्त्व के माहत्स्य से मिध्याज्ञान, तपश्चरण, त्रत, उपशम, (समता, कवार्यों की मंदता ) ध्यान त्रादि वे सब सम्यक् हो जाते हैं। विष मिले हुए दुःध के समान, सम्यक्त्व के बिना ज्ञान तपश्चरणादि सब वृथा हैं, ऐसा जानना चाहिए।

वह सम्यक्त्य पन्नीस दोषों से रहित होता है। उन पच्चीस दोषों में देवमूढ़ता, लोकमूढ़ता तथा समयमूढ़ता ये तीन मूढ़ता हैं। छुधा तथा छादि छठारह दोषरहित, अनन्तज्ञान
आदि अनन्तगुण सहित बीतराग सर्वज्ञ देव के स्वरूप को न जानता हुछा जो व्यक्ति
स्थाति—पूजा—लःभ—रूप—लावण्य—सौमाग्य—पुत्र—स्त्री—राज्य छादि सम्पदा की प्राप्ति के लिये,
रागद्धेष युक्त तथा छार्च रौद्र ध्यानरूप परिणामों वाले चेत्रपाल चंडिका छादि मिध्यादृष्टि
देवों की, छाराधना करता है; उस छाराधना को 'देवमूढता' कहते हैं। वे देव कुछ भी
फल नहीं देते। प्रश्र—फल कैसे नहीं देते ? उत्तर—रामचन्द्र और लक्ष्मण के विनाश के
लिये रावण ने बहुरूपिणी विद्या सिद्ध की; कौरवों ने पांडवों का सत्तानाश करने के लिये
कात्यायनी विद्या सिद्ध की; तथा कंस ने कृष्ण नारायण के नाश के लिये बहुत सी विद्याओं
श्री छाराधना की; परन्तु उन विद्याओं द्वारा रामचन्द्र, पांडव और कृष्णनारायण का कुछ
भी छित्र नहीं हुछा। रामचन्द्र छादि ने मिथ्यादृष्टि देवों की आराधना नहीं की, तो भी
निर्मल सम्यन्दर्शन से उपार्जित पूर्व भत्र के पुष्य द्वारा उनके सब विद्न दूर हो गये। अब

१ 'ग्राराधना न कृता' इतिपाठान्तरं

त्वं कथयति । गङ्गादिनदीतीर्थस्नानसमुद्रस्नानप्रातःस्नानजलप्रवेशमरणाग्निप्रवेशमरणगोगृहणादिमरणभूम्यग्निवटवृत्तपूजादीनि पुरायकारणानि भवन्तीति यद्धदन्ति
तल्लोकमृद्धत्वं विद्रोयम् । अन्यदिष लौकिकपारमार्थिकहेयोपादेयस्वपरज्ञानरिहतानामज्ञानिजनानां प्रवाहेन यद्धर्मानुष्ठानं तद्धार्य लोकमृद्धत्वं विज्ञेयमिति । अथ
समयमृद्धत्वमाह । अज्ञानिजनचित्तचमस्कारोत्पादकं ज्योनिष्कमन्त्रवादादिकं दृष्ट्वा
वीतरागसर्वज्ञप्रणीतममयं विद्याय कुदेवागमलिङ्गिनां भयाशास्नेहलोभैर्धर्मार्थः
प्रणामविनयपूजापुरस्कारादिकरणं समयमृद्धत्विमिति । एवमुक्तलच्चणं मृद्धत्रयं
सरागसम्यग्दृष्टच्यवस्थायां परिहरणीयमिति । त्रिगुप्तावस्थाल-च्यावीतरागमम्यकत्वप्रस्तावे पुनर्निजनिरज्जनितदीवपरमात्मेव देव इति निश्चयबुद्धिदेवतामृद्धरिहतत्वं विद्रोयम् । तथैव च मिथ्यात्वरागादिमृद्धमावत्यागेन स्वशुद्धात्मन्येवावस्थानं लोकमृद्धरिहतत्वं विज्ञेयम् । तथैव च समस्तशुभाशुभमङ्कल्पविकल्परूपपरभावत्यागेन निर्विकारताचित्रकपरमानन्दैकलच्यणपरमसमरसीभावेन तस्मिन्नेव
सम्यग्रूपेणायनं गमनं परिणमनं समयमृद्धरिहतत्वं वोद्धन्यम् । इति मृद्धत्रयं
न्याख्यातम् ।

लोकमृद्दा को कहते हैं-'गंगा आदि नदीरूप तीर्थों में स्नान, समुद्र में स्नान, प्रातःकाल में स्नान, जल में प्रवेश करके मरना, अग्नि में जलकर मरना, गाय की पूँछ आदि की प्रहरण करके मरना, पृथिवी-अगिन और वह वृत्त आदि की पूजा करना, ये सब पुण्य के कारण हैं' इस प्रकार जो कहते हैं उसको लोकमृढ्ता जानना चाहिए। लौकिक-पारमार्थिक, हेय उपादेय व स्वपरज्ञान रहित अज्ञानी जनों के कुल परिपाटि से आया हुआ और अन्य भी जो धर्म ब्राचरण है उसको भी लोकमूढ्ता जाननी चाहिए । ब्रब समयमूढ्ता ( शास्त्रसुढ्ता या धर्ममृढ्ता ) को कहते हैं--- अज्ञानी लोगों को चित्त-चमत्कार ( ऋश्चर्य ) उलन्न करने वाले ज्योतिष, मंत्रवाद आदि को देखकर, वीतराग सर्वज्ञ द्वारा कहे हुए धर्म को छोड़कर, मिथ्या-देवों को, मिध्या-त्रागम को त्रौर खोटा तप करने वाले छुर्लिगियों को भय-बांछा-स्तेह श्रीर लोभ से धर्म के लिये प्रणाम, विनय, पूजा, सत्कार त्र्यादि करना, सो 'समयमृद्धा' है। इन उक्त तीन मूढ़ताओं को सरागसम्यग्द्रष्टि अवस्था में त्यागना चाहिए। मन-वचन-छाय-गुप्ति रूप त्रवस्था वाले वीतराग सम्यक्त्व के प्रकरण में, ऋपना निरंजन तथा निर्दोप परमा-त्मा ही देव हैं' ऐसी निश्चय बुद्धि ही देवमूदता का श्रभाव जानना चाहिए। तथा मिध्याख राग आदि रूप मृद्भावों का त्याग करने से जो निज शुद्ध-आत्मा में स्थिति है, वहीं लोक-मूढ़ता से रहितता है। इसी प्रकार सम्पूर्ण शुभ-अशुभ संकल्प-विकल्प रूप परभावों के त्याग से तथा निर्विकार−वास्तविक−परमानन्दमय परम−समता−भाव से निज शुद्ध-त्रात्मा में ही जो सम्यक् प्रकार से अयन, गमन अथवा परिएमन है, उसको समयमृद्ता का त्याग समकता चाहिये । इस प्रकार तीन मृद्ता का व्याख्यान हुआ ।

त्रथ मदाष्टस्वरूपं कथ्यते । विज्ञानैश्वर्यज्ञानतपःकुलवलजातिरूपसंशं मदाष्टकं सरागसम्यग्दृष्टिभिरत्याज्यमिति । वीतरागसम्यग्दृष्टीनां पुनर्मानकषायादु-त्पन्नमद्मात्सर्यादिममस्तविकल्पजालपरिहारेण ममकाराहङ्काररिहते स्वशुद्धात्मनि भावनैव मदाष्टकत्याग इति । ममकाराहङ्कारलच्चणं कथयति । कर्मजनितदेहपुत्र-कलत्रादौ ममेद्भिति ममकारस्तत्रैवाभेदेन गौरस्थूलादिदेहोऽहं राजाहमित्यहङ्कार-. लच्चणमिति ।

श्रथानायतनषट्कं कथयति । मिथ्यादेवो, मिथ्यादेवाराधका, मिथ्यातपो, मिथ्यातपस्त्री, मिथ्यागमो, मिथ्यागमधराः पुरुषारचेत्युक्तलच्यामनायतनषट्कं सरागसम्यग्दष्टीनां त्याज्यं भवतीति । वीतरागसम्यग्दष्टीनां पुनः समस्तदोषायतन-भूतानां मिथ्यात्वविषयकषायक्षपायतनानां परिहारेण केवलञ्चानाद्यनन्तगुणायतन-भूते स्वशुद्धात्मिन निवास एवानायतनसेवापरिहार इति । अनायतनशब्दस्यार्थः कथ्यते । सम्यक्त्वादिगुणानामायतनं गृहमावास आश्रय आधारकरणं निमित्तमा-यतनं भण्यते तद्विपचभूतमनायतनमिति ।

श्रश्च श्राठ मदों का स्वरूप कहते हैं—विज्ञान (कला) १, ऐश्वर्य (धन सम्पत्ति) २, ज्ञान ३, तप ४, कुल ४, बल ६, जाति ७ श्रीर रूप ५; इन झाठों संबंधी मदों का त्याग सरागसम्यग्दृष्टियों को करना चाहिए । मान कषाय से उत्पन्न होने वाले मद मात्सर्य (ईच्यों) आदि समस्त विकल्प-समूह, उनके त्याग द्वारा, ममकार-अहंकार से रहित निज शुद्ध-झात्मा में भावना, बीतराग सस्यग्दृष्टियों के झाठ मदों का त्याग है। ममकार तथा झहंकार का लक्षण कहते हैं—कर्मजनित देह, पुत्र-स्त्री आदि में 'यह मेरा शरीर है, यह मेरा पुत्र है' इस प्रकार की जो बुद्धि है वह ममकार है श्रीर उन शरीर आदि में अपनी आत्मा से भेद न मानकर जो 'मैं गोरा हूँ, मोटा हूँ, राजा हूँ' इस प्रकार मानना सो आहंकार का लक्षण है।

त्रब छः अनायतनों का कथन करते हैं—मिध्यादेव १, मिध्यादेवों के सेवक २, मिध्यातप ३, मिध्यातपक्षी ४, मिध्याशास्त्र ४ और मिध्याशास्त्रों के धारक ६; इस प्रकार के छः अनायतन सरागसम्यग्दियों को त्याग करने चाहियें। वीतराग सम्यग्दिष्ट जीवों के तो, सम्पूर्ण दोषों के स्थानभूत मिध्यात्य—विषय—कषायरूप आयतनों के त्यागपूर्वक, केवल ज्ञान आदि अनन्त गुर्णों के स्थानभूत तिज शुद्ध-आत्मा में निवास ही, अनायतनों की सेवा का त्याग है। अनायतन शब्द के अर्थ को कहते हैं—सम्यक्त्व आदि गुर्णों का आयतन घर—आवास—आश्रय (आधार) करने का निमित्त, उसको 'आयतन' कहते हैं और उससे विपरीत 'अनायतन' है।

श्रदः परं शङ्काद्यष्टमलस्यागं कथयति । निःशङ्काद्यष्टगुणप्रतिपालनमेव शङ्काद्यष्टमलस्यागो भएयते । तद्यथा—सगादिदोषा श्रज्ञानं वाऽसस्यवचनकारणं तदुभयमपि वीतरागर्सवृज्ञानां नास्ति, ततः कारणाचत्र्यणीते हेयोपादेयत्त्वे मोचे मोचमागें च भन्यैः शङ्का संशयः सन्देहो न कर्नान्यः । तत्र शङ्कादिदोषपरिहार-विषये पुनरञ्जनचौरकथा प्रसिद्धा । तत्रैव विभीषणकथा । तथाहि —सीताहरणप्रघ-दृके रावणस्य रामलच्मणाभ्यां सह संग्रामप्रस्तावे विभीषणोन विचारितं रामस्ता-वदण्टमवलदेवो लच्मणश्चाष्टमो वासुदेवो रावणाश्चाष्टमः प्रतिवासुदेव इति । तस्य च प्रतिवासुदेवस्य वासुदेवहस्तेन मरणमिति जैनागमे कथितमास्ते, तन्मिष्या न भवतीति निःशङ्को भूत्वा, त्रैलोक्यकएटकं रावणं स्वकीयज्येष्ठश्रातरं त्यक्त्वा, त्रिंशदचौहिणोप्रमितचतुरङ्गबलेन सह स रामस्वामिपार्श्वे गत इति । तथेव देवकी-वसुदेवद्वयं निःशङ्कं ज्ञातच्यम् । तथाहि यदा देवकीवालकस्य मारणनिमिणं कंसेन प्रार्थना कृता तदा ताभ्यां पर्यालोचितं मदीयः पुत्रो नवमो वासुदेवो भविष्यति तस्य हस्तेन जरासिन्धुनाम्नो नवसप्रतिवासुदेवस्य कंसस्यापि मरणं

श्रव इसके अनन्तर शंका आदि आठ दोषों के त्याग का कथन करते हैं—निःशंक आदि आठ गुणों का जो पालन करना है, वही शंकादि आठ दोषों का त्याग कहलाता है। वह इस प्रकार है—राग आदि दोष तथा अज़ान ये दोनों असत्य बोलने में कारण हैं और ये दोनों ही वीतराग सर्वज्ञ जिनेन्द्र देव में नहीं हैं; इस कारण श्री जिनेन्द्र देव से निरूपित हैयोपादेयतत्त्व में (यह त्याज्य है, यह प्राह्य है, इस प्रकार के तत्त्व में). मोच में और मोच-मार्ग में भव्य जीवों को शंका, संशय या संदेह नहीं करना चाहिए। यहाँ शंका दोष के त्याग के विषय में अंजन चोर की कथा शास्त्रों में प्रसिद्ध है। विभीषण की कथा भी इस प्रकरण में प्रसिद्ध है। तथा—सीता के हरण के प्रसंग में जब रावण का राम लच्मण के साथ युद्ध करने का अवसर आया, तब विभीषण ने विचार किया कि रामचन्द्र तो आठवें बलदेव हैं और लच्मण आठवें नारायण हैं तथा रावण आठवां प्रतिनारायण है। प्रतिनारायण का मरण नारायण के हाथ से होता है, ऐसा जैन शास्त्रों में कहा गया है, वह मिध्या नहीं हो सकता, इस प्रकार निःशङ्क होकर अपने बड़े भाई तीनलोक के कंटक 'रावण' को छोड़कर, अपनी तीस अचौहिणी चतुरंग (हाथी, घोड़ा, रथ, पयादे) सेना सहित रामचन्द्र के समीप चला गया। इसी प्रकार देवकी तथा वसुदेव भी निःशंक जानने चाहियें।

जब कंस ने देवकी के बालक को मारने के लिये प्रार्थना की, तब देवकी और वसुदेव ने विचार किया कि हमारा पुत्र नवमा नारायण होगा और उसके हाथ से जरासिंधु नामक भविष्यतीति जैनागमे भाषातं तिष्ठतीति, तथैवातिम्रुक्तभट्टारकैरिय कथितमिति निश्चित्य कंसाय स्वकीयं बालकं दत्तम् । तथा शेषभव्यैरिप जिनागमे शंका न कर्तव्येति । इदं व्यवहारेण निःशंकितत्वं व्याख्यानम् । निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारिनःशंकागुणस्य सहकारित्वेनेहलोकपरलोकात्राणागुप्तिमरणव्याधिवेदनाकस्मिक स्रिभियानभयसप्तकं मुक्तवा घोरोपसर्गपरीषह्रशस्तावेऽिय शुद्धोपयोगलच्यानिश्चय-रत्नत्रयभावनैव निशंकगुणो ज्ञातव्य इति ॥ १ ॥

त्रथ निष्कांचितागुणं कथयति । इहलोकपरलोकाशारूपभोगाकांचानिदा-नत्यागेन केवलज्ञानाद्यनन्तगुण्वयिक्तरूपभे।चार्थं दानपूजातपश्चरणाद्यनुष्ठानकरणं निष्कांचागुणो भएयते । तथानन्तमतीकन्याकथा प्रसिद्धा । द्वितीया च सीतामहो-देवीकथा । सा कथ्यते । सीता यदा लोकापबादपरिहारार्थं दिव्ये शुद्धा जाता तदा रामस्वामिना दत्तं पट्टमहादेवीविभृतिपदं त्यक्त्वा सकलभूषणानगारकेविलपादमृले कृतान्तवकादिराजभिस्तथा बहुराज्ञीभिश्व सह जिनदीचां गृहीत्वा शशिप्रभाधार्मिका-सम्रदायेन सह प्रामपुरखेटकादिविहारेण भेदाभेदरत्नत्रयभावनया द्विषष्टिवर्षाणि

नवमे प्रतिनारायण का और कंस का भी मरण होगा; यह जैनागम में कहा है और श्री भट्टारक अतिमुक्त स्वामी ने भी ऐसा ही कहा है, इस प्रकार निश्चय करके कंस को अपना बालक देना स्वीकार किया। इसी प्रकार अन्य भव्य जीवों को भी जैन-आगम में शंका नहीं नहीं करनी चाहिये। यह व्यवहार नय से निःशङ्कित अंग का व्याख्यान किया। निश्चय नय से उस व्यवहार निःशंक गुण की सहायता से, इस लोक का भय १, परलोक का भय २, अरचा का भय ३, अगुमि (रच्चा स्थान के अभाव का) भय ४, मरण भय ४, व्याधि—चेदना भय ६, आकस्मिक भय ७। इन सात भयों को छोड़कर घोर उपसर्ग तथा परीपहों के आजाने पर भी, शुद्ध उपयोग रूप निश्चय रत्नश्चय की भावना को ही निःशंकित गुण जानना चाहिये॥ १॥

श्रव निष्कांचित गुण को कहते हैं—इस लोक तथा परलोक सम्बन्धि श्राशाक्ष्य भोगाकांचानिदान के त्याग द्वारा केवल ज्ञान श्रादि श्रनन्त गुणों की प्रकटतारूप मोच के लिये दान-पूजा-तपश्चरण श्रादि करना, वही निष्कांचित गुण कहलाता है। इस गुण में श्रनन्तमती की कथा प्रसिद्ध है। दूसरी सीतादेवी की कथा है। उसको कहते हैं—लोक की निन्दा को दूर करने के लिये सीता श्राग्न-कुण्ड में प्रविष्ट होकर जब निर्दोष सिद्ध हुई, तब श्री रामचन्द्र द्वारा दिए गए पट्ट-महारानी पद को छोड़कर. केवलज्ञानी श्री सकलभूषण मुनि के पादमूल में, कृतान्तवक्र श्रादि राजाश्रों तथा बहुत सी रानियों के साथ, जिनदीचा प्रहण करके शिशिप्रभा श्रादि श्रार्यिकाश्रों के समूह सहित प्राम, पुर, खेटक श्रादि में विहार जिनसमयप्रभावनां कृत्वा पश्चादवसाने त्रयिक्षंशिद्वसपर्यन्तं निविकारपरमात्ममावनासिहतं संन्यासं कृत्वाऽच्युनाभिधानषोडशस्वर्गे प्रतीन्द्रतां याता । ततश्च
निर्मलसम्यक्त्वफलं दृष्ट्वा धर्मानुरागेण नरके रावणलच्मण्योः संबोधनं कृत्वेदानीं
स्वर्गे तिष्ठति । अत्रे स्वर्गादागत्य सकलचक्रवर्शी भविष्यति । तौ च रावणलच्मीधरौ तस्य पुत्रौ भविष्यतः । ततश्च तीर्थंकरपादमूले पूर्वभवान्तरं दृष्ट्वा पुत्रद्वयेन सह
परिवारेण च यह जिनदीचां गृहीत्वा भेदाभेदरत्नत्रयभावनया पञ्चानुत्तरिवमाने
त्रयोप्यहमिनद्रा भविष्यन्ति । तस्मादागत्य रावणस्तीर्थंकरो भविष्यति, सीता च
गणधर इति, लच्मीधरो धातकीखण्डद्वीपे तीर्थंकरो भविष्यति । इति व्यवहारनिष्कांसितागुणो विद्यातव्यः । निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारनिष्काङ्वागुणस्य
सहकारित्वेन दृष्टश्रुतानुमूतपञ्चेन्द्रियभोगत्यागेन निश्चयरत्नत्रथभावनात्पन्नपारमार्थिकस्वात्मेत्वसुखामृतरसे चित्तसन्तोषः स एव निष्कांचागुण इति ।। २ ।।

त्रथ निर्विचिकित्सागुणं कथयति । भेदाभेदरत्नत्रयागधकभव्यजीवानां दुर्गन्धवीभत्सादिकं दृष्ट्वा धर्मबुद्धचा कारुएयभावेन वा यथायोग्यं विचिकित्सापरि-हरणं द्रव्यनिविचिकित्सागुणो भएयते । यत्पुनर्जैनसमये सर्वे समीचीनं परं

द्वारा सेदःसेद्रूप रत्नत्रय की भावता से बासठ वर्ष तक जिनमत की प्रभावना करके, अन्त्य समय में तैंतीस दिन तक निर्विकार परमात्मा के ध्वानपूर्वक समाधि-मरण करके अच्युत नामक सोहलवें स्वर्ग में प्रतीन्द्र हुई। वहाँ निर्मल सम्यग्दर्शन के फल को देखकर धर्म के अनुराग से नरक में जाकर सीता ने रावण और लदमण को सम्बोधा। सीता अब स्वर्ग में है। आगे सीता का जीव स्वर्ग से आकर सकल चक्रवर्त्ता होगा और वे दोनों रावण तथा लदमण के जीव उसके पुत्र होंगे। पश्चात् तीर्थकर के पादमूल में अपने पूर्वभवों को देखकर, परिवार सहित दोनों पुत्र तथा सीता के जीव जिनदीचा प्रहण करके, भेदासेद्रस्तत्रय की भावना से वे तीनों पंच-अनुत्तर विमान में अहमिन्द्र होंगे। वहाँ से आकर रावण तीर्थकर होगा और सीता का जीव गणधर होगा। लद्मण धातकीखण्ड द्वीप में तीर्थकर होगे। इस प्रकार व्यवहार निष्कांचात्रगण का स्वरूप जानना चाहिये। उसी व्यवहार निष्कांचा गुण की सहायता से देखे-सुने-अनुभव किये हुए पांचों इन्द्रिय-सम्बन्धी भोगों के त्याग से तथा निश्चय-रत्नत्रय की भावना से उत्पन्न हुए पारमार्थिक व निज-आत्मिक सुखरूपी अमृत रस में चित्त का संतोष होना, वही निश्चय से निष्कांचा गुण है।। २।।

श्रव निर्विचिकित्सा गुण को कहते हैं। भेद-श्रभेदरूप रत्नश्रय के श्राराधक भव्य जीवों की दुर्गिध तथा बुरी श्राकृति श्रादि देखकर धर्मबुद्धि से श्रथवा करुणाभाव से यथा योग्य विचिकित्सा ( ग्लानि ) को दूर करना द्रव्य निर्विचिकित्सा गुण है। जैन मत में सब किन्तु बस्राधावरणं जलस्नानादिकं च न कुर्वन्ति तदेव दृषणमित्यादिकुत्सितभाव-स्य विशिष्टविवेकवलेन परिहरणं सा भाव निर्विचिकित्सा भएयते । अस्य व्यव-हारनिर्विचिकित्सागुणस्य विषय उद्दायनमहाराजकथा रुक्मिणीमहादेवीकथा चागमप्रसिद्धा ज्ञातव्येति । निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारनिर्विचिकित्मागुणस्य बलेन समस्तद्वेषादिविकल्परूपकल्लोलमालात्यागेन निर्मलात्मानुभूतिलच्लो निजशुद्धा-त्मनि व्यवस्थानं निर्विचिकित्सागुण इति ॥ ३ ॥

इतः परं श्रमृद्धिरगुणं कथयति । वीतरागसर्वज्ञप्रणीतागमार्थोद्धिर्भृतैः कुद्धिनियेत्प्रणीतं धातुवादस्वन्यवाद्द्रमेसलल्जुद्रविद्याच्यन्तरविकुर्वणादिकमञ्चानि-जनचित्तचमत्कागेत्पादकं दृष्ट्वा श्रुत्वा च योऽसौ मृद्धभावेन धर्मबुद्धचा तत्र रुचिं भक्ति न कुरुते स एव व्यवहारोऽमृद्धिष्टरुच्यते । तत्र चोत्तरमथुरायां उदुरुलि-भद्धारकरेवतीश्राविकाचन्द्रप्रभनामविद्याधरत्रद्वाचारिसम्बन्धिनीकथा प्रसिद्धेति । निश्चयेन पुनस्तन्येव व्यवहारामृद्धिरगुणस्य प्रसादेनान्तस्तत्त्वविहस्तत्त्वनिश्चये जाते सित समस्तिमिथ्यात्वरागादिशुभाशुभसंकन्पविकन्येष्टात्मबुद्धिश्चपादेयबुद्धं हितबुद्धि

अच्छी २ बातें हैं, परन्तु वस्त्र के आवरण से रहितता अर्थात् नग्नपना और जलस्नान आदि का न करना यही दूषण है' इत्यादि बुरे मावों को विशेष ज्ञान के बल से दूर करना वह भाव – निर्विचिकित्सा कहलाती है। इस ज्यवहार निर्विचिकित्सा गुण को पालने के विषय में उदायन राजा तथा रिकमणी (कृष्ण की पट्टराणी) की कथा शास्त्र में प्रसिद्ध जाननी चाहिये। इसी व्यवहारनिर्विचिकित्सा गुण के बल से समस्तं राग-द्वेष आदि विकल्परूप तरङ्गों का त्याग करके, निर्मल आत्मानुभव रूप निजशुद्ध-आत्मा में जो स्थिति वहीं निश्चय निर्विचिकित्सा गुण है।। ३।।

त्रव त्रमूढदृष्टि गुण को कहते हैं। वीतराग सर्वज्ञ देव-कथित शास्त्र से बहिरमूत कुदृष्टियों के द्वारा वनाये हुए तथा अज्ञानियों के चित्त में विस्मय को उत्पन्न करने वाले रसायन शास्त्र, सन्यवाद (खानिविद्या), हरमेखल, सुद्रविद्या, व्यन्तर विकुर्वणादि शास्त्रों को देखकर तथा सुनकर, जो कोई मृहभाव द्वारा धर्म-बुद्धि से उनमें प्रतीति तथा मिक नहीं करता, उसी को व्यवहार से 'त्रमूहदृष्टि' कहते हैं। इस विषय में, उत्तार मुखरा में उदुरुलि मदृःरक तथा रेवती आविका और चन्द्रप्रभ नामक विद्याधर ब्रह्मचारी सम्बन्धी कथायें शास्त्रों में प्रतिद्ध हैं। इसी व्यवहार अमृह दृष्टि गुण के प्रसाद से आत्म-तत्त्व और शारीरादिक वहित्त्व का निश्चय हो जाने पर सम्पूर्ण मिध्यात्व-राग आदि तथा शुभ-अशुभ संकल्प-विकल्पों से इष्ट्युद्धि-ल्यात्मबुद्धि-उपादेयबुद्धि-हितबुद्धि और ममत्वभाव को छोड़कर, मन-वचन-काय-गुप्ति के द्वारा विशुद्धज्ञानदर्शन स्वभावमयी निज आत्मा में

ममत्वभावं त्यक्तवा त्रिगुप्तिरूपेण विशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावे निजात्मिन यन्निश्वलाव-स्थानं तदेवामूढदृष्टित्वमिति । सङ्कम्पविकम्पलच्चणं कथ्यते। पुत्रकलत्रादी बहिर्द्रव्ये ममेदिमिति करपना सङ्कल्पः, अभ्यन्तरे सुख्यहं दुःख्यहमिति हर्षविषादकारणं विकम्प इति । अथवा वस्तुवृत्या सङ्कल्प इति कोऽर्थो विकल्प इति तस्यैव पर्यायः। ४।

त्रश्रोपगृहनगुणं कथयति । भेदाभेदरत्नत्रयभावनारूपो मोचमार्गः स्व-भावेन शुद्ध एव तावत्, तत्राज्ञानिजननिमित्तेन तथैवाशक्तजननिमित्तेन च धर्मस्य पैशुन्यं दृषणमपवादो दृष्प्रभावना यदा मवति तदागमाविरोधेन यथाशक्त्यार्थेन धर्मोपदेशेन वा यद्धर्माथं दोषस्य सम्पनं निवारणं क्रियते तद्व्यवहारनयेनोपगृहनं भएयते । तत्र मायात्रह्मचारिणा पार्श्वभद्धारकप्रतिमालग्नरत्नहरणे कृते सत्युपगृहन-विषये जिनदत्तश्रेष्ठिकथा प्रसिद्धेति । अथवा रुद्रजनन्या ज्येष्ठासंज्ञाया लोकापवादे जाते सति यहोषसम्पनं कृतं तत्र चेलिनीमहादेवीकथेति । वथैव निश्चयेन पुनस्त-स्यव व्यवहारोपगृहनगुणस्य सहकारित्वेन निजनिरख्जननिद्धिपरमात्मनः प्रच्छादका थे मिथ्यात्वरागादिदोषास्तेषां तस्मन्नेत्र परमात्मनि सम्यग्श्रद्धानज्ञानानुष्ठान-रूपं यद्धचानं तेन प्रच्छादनं विनाशनं गोपनं सम्पनं तदेवोपगृहनमिति ।। ॥ ।।

निश्चल ठहरना, निश्चय त्र्यमूढदृष्टि गुगा है। संकल्प-विकल्प के लच्चण कहते हैं—पुत्र, स्त्री आदि बाह्य पदार्थों में 'ये मेरे हैं' ऐसी कल्पना, संकल्प है। अन्तरंग में 'में सुखी हूँ, मैं दुःखी हूं' इस प्रकार हर्ष-विकाद करना, विकल्प है। अथवा संकल्प का वास्तव में क्या अर्थ है शब्द विकल्प ही है अर्थात् संकल्प, विकल्प की ही पर्याय है।। ४।।

श्रव उपगृहन गुण को कहते हैं। सेद-श्रभेद रत्नत्रय की भावनारूप मोजमार्ग स्वभाव से ही शुद्ध है तथापि उसमें जब कभी श्रज्ञानी मनुष्य के निमित्त से अथवा धर्म-पालन में श्रम्मर्थ पुरुषों के निमित्त से जो धर्म की जुगलो, निन्दा, दूषण तथा अप्रभावना हो तब शास्त्र के श्रनुकूल, शक्ति के श्रनुसार, धन से अथवा धर्मोपदेश से, धर्म के लिये जो उसके दोपों का ढकना तथा दूर करना है. उसको व्यवहारनय से उपगृहन गुण कहते हैं। इस विषय में कथा—एक कपटी ब्रह्मचारों ने पार्श्वनाथ स्वामी की प्रतिमा में लगे हुए रत्न को जुराया। तब जिनदत्त सेठ ने जो उपगृहन किया, वह कथा शास्त्रों में प्रसिद्ध है। श्रथवा रुद्ध की अथेष्ठा नामक माता की लोकनिन्दा होने पर, उसके दोष ढकने में चेलिनी महारानी की कथा शास्त्रप्रसिद्ध है। इस प्रकार व्यवहार उपगृहन गुण की सहायता से श्रपने निरंजन निर्देष परमात्मा को आच्छादन करने वाले मिथ्याव्य—राग आदि दोषों को, उसी परमात्मा में सम्यक् श्रद्धान—ज्ञान—श्राचरणहूप ध्यान के द्वारा ढकना, नाशकरना, छिपाना तथा फम्पना वही निश्चय से उपगृहन है। ४।

अथ स्थितीकरणं कथयति । भेदाभेदरत्नत्रयधारकस्य चातुर्वर्णसङ्कस्य मध्ये यदा कोऽपि दर्शनचारित्रमोहोदयेन दर्शनं ज्ञानं चारित्रं वा परित्युक्तं वाञ्छति तदागमाविरोधेन यथाशक्त्या धर्मश्रवणेन वा अर्थेन वा सामर्थ्येन वा केनाप्युपायेन यद्धमें स्थिरत्वं क्रियते तद्व्यवहारेण स्थितीकरणमिति । तत्र च पुष्पडालतपोधन-स्य स्थिरीकरणप्रस्तावे वारिषेणकुमारकथागमप्रसिद्धेति । निश्चयेन पुनस्तेनैव व्यवहारेण स्थितीकरणप्राणेन धर्मदृद्धते जाते सित दर्शनचारित्रमोहोदयजनितसम्स्तिमध्यात्वरागादिविकल्पजालत्यागेन निजपरमात्वस्नभावभावनोत्पन्नपरमानन्दै-कलचणस्त्वामृतरमास्वादेन तल्लयतन्मयपरमसमरसीभावेन चित्तस्थितीकरणमेव स्थितीकरणमिति ॥ ६ ॥

श्रथ वात्मल्याभिधानं सप्तमाङ्गं प्रतिपादयति । बाह्याभ्यन्तररत्नत्रयाधारे चतुर्विधसंघे वत्से धेनुवत्पञ्चेन्द्रियावषयनिमित्तं पुत्रकलत्रसुवर्णादिस्नेहवद्वा यद-कृत्रिमस्नेहकरणं तद्व्यवहारेण वात्सल्यं भएयते । तत्र च हस्तिनागपुराधिपति-पद्मराजसंबन्धिना बलिनामदुष्टमन्त्रिणा निश्चयव्यवहाररत्नत्रयाराधकाकम्पनाचार्य-प्रभृतिसप्तशतयतीनामुपसर्गे क्रियमाणे सति विष्णुकुमारनाम्ना निश्चयव्यवहारमोच-

श्रव स्थितीकरण गुण को कहते हैं। भेद अभेद रत्नवय के धारक (मुनि, श्रार्थिका, श्रावक, श्राविका) चार प्रकार के संघ में से यदि कोई दर्शन मोहनीय के उदय से दर्शन-ज्ञान को या चारित्र मोहनीय के उदय से चारित्र को छोड़ने की इच्छा करें तो यथाशक्ति शास्त्रातु-कूल धर्मीपदेश से, धन से या सामर्थ्य से या अन्य किसी उपाय से उस को धर्म में स्थिर कर देना, वह व्यवहार से स्थितीकरण है। पुष्पडाल मुनि को धर्म में स्थिर करने के प्रसंग में वारिकेण की कथा आगम-प्रसिद्ध है। उसी व्यवहार स्थितीकरण गुण से धर्म में दढता होने पर दर्शन-चारित्र-मोहनीय-उदय जिनत समस्त मिथ्यात्व-राग आदि विकल्पों के त्याग द्वारा निज-परमात्म-स्वभाव भाव को भावना से उत्पन्न परम-आनन्द सुखामृत के आस्वादरूप परमत्मा। में लीन अथवा परमात्मस्वरूप में समरसी भाव से चित्त का स्थिर करना, निश्चय से स्थितीकरण है। ६।

अब वात्सल्य नामक सप्तम श्रंग का प्रतिपादन करते हैं। गाय बछड़े की प्रीति के सदश अथवा पंचों इन्द्रियों के विषयों के निमित्तभूत पुत्र, स्त्री, सुवर्ण आदि में स्नेह की भांति, बाह्य-आभ्यन्तर रत्नत्रय के धारक चारों प्रकार के संघ में स्वाभाविक स्नेह करना, वह व्यवहारनय से वात्सल्य कहा जाता है।

हस्तिनागपुर के राजा पद्मराज के बिल नामक दुष्ट मंत्री ने जब निश्चय श्रीर व्यवहार रत्नत्रय के आराधक श्री अकंपनाचार्य आदि सातसी मुनियों को उपसर्ग किया तब निश्चय तथा व्यवहार मोच्नमार्ग के आराधक विष्णुकुमार महामुनीश्वर ने विक्रिया ऋदि के प्रभाव मार्गीराधकपरमयतिना विद्वर्बणद्विप्रमावेण वामनरूपं कृत्वा बिलमिन्त्रपार्थे पादत्रयप्रमाणभूमिप्रार्थनं कृत्वा परचादेकः पादो मेरुमस्तके दत्तो द्वितीयो मानुषोत्तरपर्वते तृतीयपादस्यावकाशो नास्तीति वचनछलेन ग्रुनिवात्सल्यनिमिणं बिलमन्त्री
बद्ध इत्येका तांबदागमप्रसिद्धा कथा । द्वितीया च दशपुरनगराधिपतेर्वज्रकर्णनाम्नः
उन्जयिमीनगराधिपतिना सिंहोदरमहाराजेन जैनोऽयं, मम नमस्कारं न करोतीति
मच्चा दशपुरनगरं परिवेष्टन्य घोरोपसर्गे क्रियमाणे भेदाभेदरत्नत्रयभावनाप्रियेख
रामस्वामिना बज्जकर्णवात्सल्यनिमिणं सिंहोदरो बद्ध इति रामायणमध्ये प्रसिद्धे यं
वात्सल्यकथेति । निश्चयवात्सल्यं पुनस्तस्येष व्यवहारवात्सल्यगुणस्य सहकारित्वेन
धर्मे दृद्धत्वे जाते सति मिथ्यात्वरागादिसमस्तशुभाशुभविहभविषु प्रीति त्यक्त्वा
रागादिविकल्पोपाधिरहितपरमस्वास्थ्यसंवित्तिसञ्चातसदानन्दैकलचणसुखामृतरसास्वादं प्रति प्रीतिकरणमेवेति सप्तमाङ्गं व्याख्यातम् । ७ ।

अथाष्ट्रमाङ्गं नाम प्रभावनागुणं कथयति । श्रावकेन दानपूजादिना तपो-धनेन च तपःश्रुतादिना जैनशासनप्रभावना कत्त व्येति व्यवहारेण प्रभावनागुणो

से वामन रूप को धारण करके बिल नामक दुष्ट मंत्री के पास से तीन पग प्रमाण पृथ्वी की याचना की, और जब बिल ने देना स्वीकार किया, तब एक पग तो मेर के शिखर पर दिया, दूसरा मानुषोत्तर पर्वत पर दिया और तीसरे पाद को रखने के लिये स्थान नहीं रहा तब वचनछल से मुनियों के वात्सल्य निमित्त बिल मन्त्री को बाँघ लिया । इस विषय में यह एक अग्गम—प्रसिद्ध कथा है। दशपुर नगर के वजकर्ण नामक राजा की दूसरी कथा इस प्रकार है—उज्जयिनो के राजा सिंहोदर ने 'वजकर्ण जैन है और मुमको नमस्कार नहीं करता है' ऐसा विचार करके, वजकर्ण से नमस्कार कराने के लिये दशपुर नगर को घेर कर घोर उपसर्ग किया। तब भेदाभेद रत्नत्रय भावना के प्रेमी श्री रामचन्द्र ने वजकर्ण से वात्सल्य के लिये सिंहोदर को बाँघ लिया। यह वात्सल्य संबंधी कथा रामायण (पद्मपुराण) में प्रसिद्ध है। इसी व्यवहार-वात्सल्यगुण के सहकारीपने से धर्म में दृदता हो जाने पर मिण्यात्व राग आदि समस्त ग्रुम—अग्रुम बाह्य पदार्थों में प्रीति छोड़कर रागादि विकल्पों की उपाधिरहित परमस्वास्थ्य के अनुभव से उत्पन्न सदा आनन्द रूप पुरूमय-अमृत के आस्वाद के प्रति प्रीति का करना ही निश्चय वात्सल्य है। इस प्रकार सप्तम 'वात्सल्य' अङ्ग का व्याख्यान हुआ। ७।

श्रव श्रष्टम प्रभावनागुण को कहते हैं। श्रावक को तो दान पूजा श्रादि द्वारा श्रौर मुनि को तप, श्रुत श्रादि से जैन धर्म की प्रभावना करनी चाहिये। यह व्यवहार से प्रभावना गुण जानना चाहिये। इस गुण के पालने में, उत्तर मथुरा में जिनमत की प्रभावना करने झातव्यः । तत्र पुनरुत्तरमथुरायां जिनसमयप्रभावनशीलाया उर्विन्लामहादेव्याः प्रभावनित्तिमसुप्यमें जाते सित वज्रकुमारनाम्ना विद्याधरश्रमखेनाकाशे जैनारथ- श्रमखेन प्रभावना कृतेत्येका आगमप्रसिद्धा कथा । द्वितीया तु जिनसमयप्रभावना- शीलवप्रामहादेवीनामस्वकीयजनन्या निमित्तं स्वस्य धर्मानुरागेण च हरिषेणनाम- दशमचक्रवर्तिना तद्भवमोत्तगामिना जिनसमयप्रभावनार्थम्रुतु झतोरखजिनचैत्याल- यमिष्डतं सर्वभूमितलं कृतिमिति शमायखे प्रसिद्धेयं कथा । निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारप्रभावनागुणस्य बलेन मिथ्यात्विवष्यकषायप्रभृतिसमस्तविभावपरिणाम- रूपपरसमयानां प्रभावं हत्वा शुद्धोपयोगलचणस्यसंवेदनज्ञानेन विशुद्धज्ञानदर्शनस्व- भावनिजशुद्धात्मनः प्रकाशनमनुभवनमेव प्रभावनेति ॥ ८॥

एवमुक्तप्रकारेण मृदत्रयमदाष्टकषडनायतनशङ्काद्यष्टमल्तरहितं शुद्धजीवार्दि-तन्त्वार्थश्रद्धानलच्चणं सरागमम्यक्त्वाभिधानं व्यवहारसम्यक्त्वं विशेयम् । तथेव तेनैव व्यवहारसम्यक्त्वेन पारम्पर्येण साध्यं शुद्धोपयोगलच्चणनिश्चयरत्नत्रयभावनो-त्पन्नपरमाह्वादैकह्रपसुखामृतरसास्वादनमेवोषादेयमिन्द्रियसुखादिकं च हेयमिति रुचिह्रपं वीतरागचारित्राविनाभृतं वीतरागसम्यक्त्वाभिधानं निश्चयसम्यक्त्वं च

की अनुरागिणी उरविला महादेवी को प्रभावना संबंधी उपसर्ग होने पर, व अकुमार नामक विद्याधर अमण ने आकाश में जैन रथ को फिराकर प्रभावना की, यह एक आगम प्रसिद्ध कथा है। दूसरी कथा यह है—उसो भव से मोत्र जाने वाले हरिषेण नामक दशवें चक्रवर्ती ने जिनमत की प्रभावनाशील अपनी माता वप्रा महादेवी के निमित्ता और अपने धर्मानुराग से जिनमत की प्रभावना के लिये उन्ने तोरण वाले जिनमंदिरों से समस्त पृथ्वीतल को भूषित कर दिया। यह कथा रामायण (पद्मपुराण) में प्रसिद्ध है। इसी व्यवहार प्रभावना गुण के बल से मिथ्यात्व—विषय—कषाय आदि सम्पूर्ण विभाव परिणाम रूप पर समय के प्रभाव को नष्ट करके शुद्धोपयोग लक्षण वाले स्वसंवेदन ज्ञान से, निर्मल ज्ञान—दर्शनरूप स्वभाव—वाली निज शुद्ध-आत्मा का जो प्रकाशन अथवा अनुभवन, वह निश्चय से प्रभावना है॥ ६॥

इस प्रकार तीन मृहता, श्राठ मद, छः श्रनायतन और शंका आदि रूप श्राठ होषों से रहित तथा शुद्ध जीव आदि तत्त्वार्थों के श्रद्धानरूप सराग-सम्यक्त्व नामक व्यवहार-सम्यक्त्व जानना चाहिए। इसी प्रकार उसी व्यवहार-सम्यक्त्व द्वारा परम्परा से साधने योग्य, शुद्ध-उपयोग रूप निश्चय रत्नत्रय को भावना से उपन्न परम आह्नाद रूप सुखामृत रस का श्रास्त्रादन ही उपादेय है, इन्द्रियजन्य सुख श्रादिक हेय हैं, ऐसी रुचि रूप तथा वीतराग चारित्र का अविनाभावि वीतराग-सम्यक्त्व नामक निश्चयसम्यक्त्व जानना

ज्ञातव्यमिति । श्रत्र व्यवहारसम्यक्त्वमध्ये निश्चयसम्यक्त्वं किमर्थं व्याख्यात-मिति चेत् ? व्यवहारसम्यक्त्वेन निश्चयसम्यक्त्वं साध्यत इति साध्यसाधकभाव-ज्ञापनार्थमिति ।

इदानीं येषां जीवानां सम्यग्दर्शनग्रदशात्पूर्वमायुर्वन्धो नास्ति तेषां वताभावेऽपि नरनारकादिकुत्सितस्थानेषु जन्म न भवतीति कथयति । 'सम्यग्दर्शनशुद्धा नारकतिर्यञ्चपुं सकस्रीत्वानि । दुष्कुलिकृतान्पायुर्दरिद्रतां च वजन्ति
नाप्यवितकाः । १।' इतः परं मनुष्यगतिग्रुत्पन्नसम्यग्दन्धः प्रभावं कथयति ।
'श्रोजस्तेजोविद्यावीर्ययशोष्टद्विविजयविभवसनाथाः । महाकुला महार्था मानवितलका भवन्ति दर्शनपूताः । १।' अथ देवगतौ पुनः प्रकीर्णकदेवबाहनदेविकन्वियदेवनीचदेवत्रयं विहायान्येषु महर्द्धिकदेवेषुत्पद्यते सम्यग्दिष्टः । इदानीं सम्यक्त्वग्रहशात्पूर्वं देवायुष्कं विहाय ये बद्धायुष्कास्तरम् प्रति सम्यक्त्वमाहात्म्यं कथयति ।
'हिद्वमञ्चपुदवीणं जोइसवणभवस्यसच्चइत्थीणं । पुरिस्थदरे स हि सम्मो स सास्त्यो
स्थारुपस्य।'' तमेवार्थं प्रकारान्तरेस कथयति । 'च्योतिर्भावनभौमेषु पट्स्वधः

चाहिए। प्रश्न-यहाँ इस व्यवहार-सम्यक्त्व के व्याख्यान में निश्चय-सम्यक्त्व का वर्णन क्यों किया गया ? उत्तर-व्यवहार-सम्यक्त्व से निश्चय-सम्यक्त्व साधा (सिद्ध किया) जाता है, (व्यवहार-सम्यक्त्व साधक और निश्चय-सम्यक्त्व साध्य ) इस साध्यसाधक भाव को बतलाने के लिये किया गया है।

श्रव जिन जीवों के सम्यग्दर्शन प्रहण होने से पहले श्रायु का बंध नहीं हुआ है, ब्रत के श्रभाव में भी निन्दनीय नर नारक श्रादि खोटे स्थानों में उनका जन्म नहीं होता, ऐसा कथन करते हैं। 'जिनके शुद्ध सम्यग्दर्शन है किन्तु श्रव्रति हैं वे भी नरकगति, त्रियंचगति, नपुंसक, खी, नीचकुल, श्रंगहीन-शरीर, श्रत्य-त्रायु श्रीर दिरद्वीपने को प्राप्त नहीं होते।' इसके श्रागे मनुष्य गति में उत्पन्न होने वाले सम्यग्दृष्टि जीवों का वर्णन करते हैं—'जो दर्शन से पवित्र हैं वें उत्साह, प्रताप, विद्या, वीर्य, यश, वृद्धि, विजय और विभव से सहित उत्तम कुल वाले, विपुल धनशाली तथा मनुष्य शिरोमणि होते हैं।' प्रकीर्णक देव, वाहन देव, किल्विष देव तथा व्यन्तर-भवनवासी—उयोतिषी तीन नीच देवों के श्रातिरिक्त महाश्रद्धि धारक देवों में सम्यग्दृष्टि उत्पन्न होते हैं। जिन्होंने सम्यक्त्व ग्रह्ण से पूर्व देव श्रायु को छोड़कर श्रन्य श्रायु बांध ली है, श्रव उनके प्रति सम्यक्त्व का माहात्म्य कहते हैं—'नीचे के ६ नरकों में ज्योतिषी—व्यन्तर—भवनवासी देवों में, सब क्षियों में श्रीर लब्ध्यपर्याप्त कों में सम्यग्दृष्टि उत्पन्न नहीं होता। नरक श्रपर्याप्तकों में सासाद्ण नहीं होते।' इसी श्राश्य को श्रन्य प्रकार से कहते हैं—'ज्योतिषी, भवनवासी श्रीर व्यंतर देवों में, नीचे की ६ नरक श्रन्य प्रकार से कहते हैं कि क्योतिषी, भवनवासी श्रीर व्यंतर देवों में, नीचे की ६ नरक

श्वभ्रभूमिषु । तिर्य ज्ञ नृसुरस्त्रीषु सद्दिष्टिनें ब जायते '।१।' श्रथीपरामिकवेदकचा-पिकाभिधानसम्पक्त्वत्रयमध्ये कस्यां गती कस्य सम्पक्त्वस्य सम्भवोऽस्तीति कथ-यति—"सौधर्मादिष्यसंख्याब्दायुष्कतिर्यज्ञ नृष्विष । रत्नप्रभावनी च स्यात्सम्यक-त्वत्रयमङ्गिनाम् ।२।'' कर्मभूमिजपुरुषे च त्रयं सम्भवति बद्धायुष्के लब्धायुष्केऽषि । किन्त्वौपशिक्तमपर्याप्तावस्थायां महद्धिकदेवेष्वेव । "शेषेषु देवतिर्यज्ञ षट्स्वधः श्वभ्रभूमिषु । द्वी वेदकोपश्रमको स्यातां पर्याप्तदेदिनाम् ।३॥'' इति निश्चयव्यव-हारस्त्नत्रयात्मकमोचमार्गावयविनः श्रथमावयवभूतस्य सम्यक्त्वस्य व्याख्यानेन गाथा गता ॥४१॥

श्रथ रत्नत्रयात्मकमोत्तमार्गद्वितीयात्रयवरूपस्य सम्यग्ज्ञानस्य स्वरूपं प्रतिपादयति--

संसयविमोहविद्यमविविज्ञयं श्रप्पपरसहत्वस्स । महस्रां सम्मक्तासां सायारमञ्जयभेयं तु ॥ ४२ ॥

पृथिवियों में, तिर्ववों (कर्मभूमि तिर्वेच, मोगभूमि तिर्ववित्यों) में, मनुष्यित्यों में तथा देवांगनात्रों में सम्यग्दष्टि उत्पन्न नहीं होते। १। श्रीपशमिक, वेदक श्रीर सायिक नामक तीन सम्यक्त्यों में से किस गित में कीन सा सम्यक्त्य हो सकता है, सो कहते हैं—'सौधर्म श्रादि स्वर्गों में, श्रसंख्यात वर्ष की श्रायु वाले तिर्येचों में, मनुष्यों में श्रीर रत्नप्रभा प्रथम नरक में (उपशम, वेदक, सायिक) तीनों सम्यक्त्य होते हैं। २।' जिलने श्रायु बांध ली है या नहीं बांधी ऐसे कर्मभूमि—मनुष्यों के तीनों सम्यक्त्य होते हैं। परन्तु श्रपर्याप्त श्रवस्था में श्रीपश्मिक सम्यक्त्य महर्द्धिक देवों में ही होता है। 'शेष देवों व तिर्वचों में श्रीर ६ नीचे की नरकभूमियों में पर्याप्त जीवों के वेदक श्रीर उपशम ये दो ही सम्यक्त्य होते हैं। शे इस प्रकार निश्चय—व्यवहार रूप रत्नत्रय—श्रात्मक मोस्त्रमार्ग श्रवयवी का प्रथम श्रवयवभूत सम्यक्त्रन का व्याख्यान करने वाली गाथा समाप्त हुई।। ४१।।

अब रत्नत्रय-श्रात्मक मोद्ममार्ग के द्वितीय श्रवयय रूप सम्यग्ज्ञान के स्वरूप का प्रतिपादन करते हैं:—

गाथार्थ :-- आतमा का और परपदार्थों के स्वरूप का संशय, विमोह और विश्रम रहित जानना, सम्यग्झान है। वह साकार और अनेक भेदों वाला है॥ ४२॥

१; निकायत्रितये पूर्वे श्वश्रभूमिषु षट्स्वघः । वनितासु समस्तासु सम्यग्दृष्टिनं जायते ।। २६८ ।।

२; तृशोगभूमितियंशु सौधर्मादिषु नाकिषु । घ्राद्ययां श्वश्रभूमौ च सम्यक्त्वत्रयमिष्यते ।। ३०० ॥

३; शेष त्रिदशतिर्यक्षु षट्स्वषः श्वभ्रभूमिषु । पर्याप्तेषु द्वयं ज्ञेयं क्षायिकेण विनागिषु ॥ ३०१ ॥ (ग्रमितगति) पंचसंग्रह प्रथम परिच्छेद

संशयविमोहविभ्रमविवर्जितं त्र्यात्मपरस्वरूपस्य । भहर्षं सम्यक् ज्ञानं साकारं त्र्यनेकभेदं च ॥ ४२ ॥

च्याख्या :---"संसयविमोहविन्भमविविज्ञयं" 'संशयः' चादिप्रतिपादकमागमञ्जानं किं वीतरागसर्वज्ञप्रशीतं भविष्यति संशयः । तत्र दृष्टान्तः—स्थासूर्वा पुरुषो परस्परसापेचनयद्वयेन द्रव्यगुगापर्यायादिपरिज्ञानाभावो विमोहः । दृष्टान्तः — गच्छत् गस्पर्शवदिग्मोहवद्वा । 'विभ्रमः' श्रनेकान्तात्म-कवस्तुनो नित्यचिणिकैकान्तादिरूपेण ग्रहणं विभ्रमः । तत्र दृष्टान्तः--शुक्तिकायां रजतविज्ञानवत् । 'विवज्जियं' इत्युक्तलचणसंशयविमोहविभ्रमैर्वजितं, ''श्रप्पपरसरू-वस्स गहणं" सहजशुद्धकेवलज्ञानदर्शनस्वभावस्वात्मरूपस्य गृहणं परिच्छेदनं परि-िछत्तिस्तथा परद्रव्यस्य च भावकर्मद्रव्यकर्मनोकर्मस्यस्य जीवसम्बन्धिनस्तथैव पुद्गलादिपश्चद्रव्यरूपस्य परकीयजीवरूपस्य च परिच्छेदनं यत्तत् ''सम्मपर्णाणं'' सम्यन्हानं भवति । तच्च कथंभूतं ? "सायारं" घटोऽयं पटोऽयमित्यादिगृहण्-व्यापारहृपेगा साकारं सविकल्पं व्यवसायात्मकं निश्चयात्मकमित्यर्थः । पुनश्च किं विशिष्टं ? "अणेयभेयं तु" अनेकभेदं तु पुनरिति ।

वृत्त्यर्थं :— 'संसयिवमोहिविक्समिविविज्ञियं' संशय—शुद्ध आत्मतत्त्व आदि का प्रति-पादक शास्त्र ज्ञान, क्या वीतराग—सर्वज्ञ द्वारा कहा हुआ सत्य है या अन्य—मितियों द्वारा कहा हुआ सत्य है, यह संशय है। इसका दृष्टान्त—स्थागु (ठूंठ) है या मनुष्य। विमोह—परस्पर सापेन्न दृष्ट्यार्थिक व पर्यायार्थिक इन दो नयों के अनुसार दृष्ट्य—गुण—पर्याय आदि का नहीं जानना, विमोह है। इसका दृष्टान्त—गमन करते हुए पुरुष के पैर में तृण आदि का स्थां होने पर स्थष्ट ज्ञात नहीं होता क्या लगा, अथवा जंगल में दिशा का भूल जाना। विभ्रम—अनेकान्तात्मक वस्तु को 'यह नित्य ही है, यह अनित्य ही है' ऐसे एकान्त हप जानना, विभ्रम है। इसका दृष्टान्त—सीप में चांदी और चांदी में सीप का ज्ञान। 'विविज्ञ्यं' इन पूर्वोक्त लच्चणों वाले संशय, विमोह और विभ्रम से रहित, 'अप्पपरसहवस्त गह्णों' सहज-शुद्ध-केवल-ज्ञान-दर्शन-स्वभाव निज-आत्म-स्वह्प का जानना और परदृष्ट्य का अर्थान् जीव सम्बन्धी भावकर्म, दृष्ट्यकर्म, नोकर्म का एवं पुद्गल आदि पाँच दृष्ट्यों का और परजीव के स्वह्प का जानना, सो 'सम्मएणाणं' सम्यक् ज्ञान है। वह कैसा है शिसा यार' यह घट है, यह वस्त्र है इत्यादि जानने हुण व्यापार से साकार, विकल्प सहित, व्यवसायात्मक तथा निश्चय हुप ऐसा 'साकार' का अर्थ है। और फिर कैसा है शिश्च भेयों वु' अनेक भेदों वाला है। तस्य भेदाः कथ्यन्ते । मितश्रुताविधमनःपर्ययकेवल्ञहानभेदेन पश्चघा । अथवा श्रुतशानापेल्या द्वादशाङ्गमङ्गवाद्य चेति द्विभेदम् । द्वादशाङ्गानां नामानि कथ्यन्ते । श्राचारं, सत्रकृतं, स्थानं, समवायनामधेयं, न्याख्याप्रक्रिप्तः, ज्ञात्कथा, उपासकाध्ययनं, श्रन्तकृतदशं, अनुत्तरोपपादिकदशं, प्रश्नन्याकरशं, विपाकसत्रं, दृष्टिवादश्चेति । दृष्टिवादस्य च परिकर्मसत्रप्रथमानुयोगपूर्वगतचूलिकाभेदेन पश्चभेदाः कथ्यन्ते । तत्र चन्द्रस्यजम्बृद्वीपद्वीपसागरन्याख्याप्रक्षप्तिभेदेन परिकर्म पश्चविधं मत्रति । सत्रमेकभेदमेव । प्रथमानोयोगोऽप्येकभेदः । पूर्वगतं पुनरुत्पादपूर्वं, श्रग्रायश्रीयं, वीर्यानुप्रवादं, श्रक्तिनास्तिप्रवादं, ज्ञानप्रवादं, सत्यप्रवादं, श्रासमप्रवादं, कर्मप्रवादं, प्रत्याख्यानं, विद्यानुवादं, कल्याश्वनामधेयं, प्राशानुवादं, क्रियाविशालं, लोकसंज्ञं, पूर्वं चेति चतुर्दशभेदम् । जलगतस्थलगताकाशगतहरमेखलादिमायास्व-रूपशाकिन्यादिरूपपरावर्तनभेदंन चूलिका पञ्चविधा चेति संचेपेश द्वादशाङ्गव्याख्यानम् । श्रङ्गवाद्यं पुनः सामायिकं, चतुर्वशितिस्तवं, वन्दना, प्रतिक्रमणं, वैनयिकं, कृतिकर्म, दशवैकालिकम्, उत्तराध्ययनं, कल्यव्यवद्वारः, कल्याकरं, महाकल्यं, पुरुदरीकं, महापुरुद्धरीकं, श्रशीतिकं चेति चतुर्दशप्रकीर्शकरंगं कोद्वव्यमिति ।

सम्यक्षान के मेद कहे जाते हैं—मितज्ञान, श्रुतज्ञान, श्रवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान श्रौर केवलज्ञान इन मेदों से वह सम्यक्षान पाँच प्रकार का है। अथवा श्रुतज्ञान की अपेचा द्वादशाङ्ग श्रौर अंगवाद्ध से दो प्रकार का है। उनमें द्वादश (१२) अङ्गों के नाम कहते हैं — आचाराङ्ग १; स्यूक्ताङ्ग २; स्थानाङ्ग ३; समवायांग ४; ज्याख्याप्रज्ञप्त्यंग ४; ज्ञानकथांग ६; उपासकाध्ययनांग ७, अन्तक्रहशांग ६; अनुत्तरोपपादिकदशांग ६; प्रश्रव्याकरणांग १०; विपाकसूत्रांग ११ और दृष्टिवाद १२; ये द्वादश श्रंगों के नाम हैं। अब दृष्टिवाद नामक बारहवें अंग के परिकर्म १; सूत्र २; प्रथमानुयोग ३; पूर्वगत ४ तथा चूलिका ४; ये पांच भेद हैं। उनका वर्णन करते हैं—उनमें चन्द्रप्रज्ञाप्त, सूर्यप्रज्ञाप्त, जंब्रुद्वीपप्रज्ञाप्ति, द्वीपसागरप्रज्ञाप्ति, व्याख्याप्रज्ञाप्ति, इस तरह परिकर्म पांच प्रकार का है। सूत्र एक ही प्रकार का है। प्रथमानुयोग भी एक ही प्रकार का है। पूर्वगत—उपादपूर्व १, अप्राथणीयपूर्व २, वीर्यानुप्रवादपूर्व ३, अस्तिनास्तिप्रवादपूर्व ४, ज्ञानप्रवादपूर्व १, सत्यप्रवादपूर्व १, प्राणानुवादपूर्व १२, क्रियाविशालपूर्व १३; लोकबिन्दुसारपूर्व १४; इन भेदों से चौदह प्रकार का है। जलगत चूलिका १, स्थलगत चूलिका २, आकाशगत चूलिका ३ हरमेखला आदि मायास्वरूप चूलिका ४, और शाकिन्यादिरूप परावर्चन चूलिका ४, इन भेदों से चौदह प्रकार का है। इस प्रकार संचेप से द्वादशांग का व्याख्यान है। और जो अंगबाह्य श्रुतक्रान है वह सामायिक १, चतुर्विशातिस्तव २, वंदना ३, प्रतिक्रमण ४, वैनियक ४, कृतिकर्ग ६, दश्वेकालिक ७, उत्तराध्ययन ६,

त्रथवा वृषभादिचतुर्विश्वतितीर्थङ्करभरतादिद्वादशचक्रवर्तिविजयादिनववल-देव त्रिष्ठष्ठादिनववासुदेवसुग्रीवादिनवपृतिवासुदेवसम्बन्धित्रपष्ठिपुरुषपुराणभेदिभिन्नः प्रथमानुयोगो भएयते । उपामकाष्ययनादौ श्रावकधर्मम्, आचाराराधनादौ यतिधर्मे च यत्र मुख्यत्वेन कथयति स चरणानुयोगो भएयते । त्रिलोकसारे जिनान्तरलोकनिभागादिगूनथव्याख्यानं करणानुयोगो विज्ञेयः । प्राभृततच्वार्थिसद्धान्तादौ यत्र शुद्धाशुद्धजीवादिषड्द्रव्यादीनौ मुख्यवृच्या व्याख्यानं क्रियते स द्रव्यानुयोगो भएयते । इत्युक्तलच्याानुयोगचतुष्टयस्त्रपेण चतुर्विधं श्रुतज्ञानं ज्ञातव्यम् । श्रनुयोगो भएयते । इत्युक्तलच्याानुयोगचतुष्टयस्त्रपेण चतुर्विधं श्रुतज्ञानं ज्ञातव्यम् । श्रनुयोगोऽधिकारः परिच्छेदः प्रकरणमित्याद्यं कोऽर्थः । श्रथवा षड्द्रव्यपश्चास्तिकायसम्तव्यनवयद्यर्थेषु (मध्ये) निरचयनयेन स्वकीय शुद्धात्मद्रव्यं, स्वशुद्धजीवास्तिकायो निजशुद्धात्मतत्वं निजशुद्धात्मपदार्थं उपादेयः । शेषं च हेयमिति संचेषेण हेयोपादेय भेदेन द्विधा व्यवहारज्ञानमिति ।

इदानीं तेनीव विकल्परूपव्यवहारज्ञानेन साध्यं निश्चयज्ञानं कथ्यते । तथाहि---रागात् परकलत्रादिवाञ्छारूपं, द्वेषात् परबधवन्धच्छेदादिवाञ्छारूपं,

कल्प-व्यवहार ६, कल्पाकल्प १०, महाकल्प ११, पुंडरीक १२, महापुंडरीक १३ ऋौर श्रशीतिक १४, इन प्रकीर्णकरूप मेदों से चौदह प्रकार का जानना चहिये।

अथवा श्रीऋषभनाथ चादि चेंद्वीस तीर्थंकरों, भरत चादि बारह चक्रवर्ती विजय चादि नो बलरेव, त्रिष्ट बादि नो नारायण, और सुश्रीव चादि नो प्रतिनारायण सम्बन्धी तिरेसठ शलाका पुरुषों का पुराण भिन्न-भिन्न प्रथमानुयोग कहलाता है । उपासकाध्ययन चादि में श्रावक का धर्म और चाचार चाराधना चादि में मुनि का धर्म मुख्यता से कहा गया है, वह दूसरा चरणानुयोग कहा जाता है । त्रिलोकसार में जिनान्तर ( तीर्थंकरों का अन्तरकाल) व लोकविभाग चादि का व्याख्यान है, ऐसे प्रन्थ करणानुयोग जानना चाहिये। प्राभृत (पाहुइ) और तत्त्वार्थ सिद्धान्त चादि में मुख्यता से शुद्ध-चारुद्ध जीव चादि छः दृश्यों चादि का वर्णन किया गया है, वह द्रव्यानुयोग कहलाता है। इस प्रकार उक्त लक्षण वाले चार चारुयोग रूप चार प्रकार का श्रुतज्ञान जानना चाहिये। चारुयोग, चार्थकार, परिच्छेद चौर प्रकरण इत्यादि शब्दों का एक ही चार्थ है। अथवा छह दृश्य, पंच अस्तिकाय, सात तत्त्व और नो पदार्थों में निश्चयनय से मात्र चपना शुद्ध चात्मदृश्य, चपना शुद्ध जीव चारितकाय, निज-शुद्ध-चात्मतत्त्व तथा निज-शुद्ध-चात्म पदार्थ उपादेय है। शेष हेय हैं। इस प्रकार संन्तेप से हेय-उपादेय भेद वाला ज्यवहार-ज्ञान दो प्रकार का है।

श्रव विकल्परूप व्यवहारज्ञान से साध्य निश्चयज्ञान का कथन करते हैं। तथा—राग के उदेय से परस्त्री आदि की वांछारूप, और द्वेष से अन्य जीवों के मारने, बांधने अथवा च मदीयापध्यानं कोऽिष न जानातीति मत्वा स्वशुद्धारमभावनासमुत्पन्नसदानन्दैकलच्चणसुखामृतरसिनम्लजलेन चित्तशुद्धिमकुर्वाणः सन्नयं जीवो बहिरङ्गबक्रवेषेण यम्लोकरञ्जनां करोति तन्मायाशन्यं भग्यते । निजनिरञ्जननिद्धिपरमारमेवोपादेय इति रुचिह्रपसम्यक्त्वाद्धिलच्चणं मिथ्याशन्यं भग्यते ।
निर्विकारपरमचैतन्यभावनोत्पन्नपरमाह्णादेकह्रपमुखामृतरसास्थादमलभमानोऽयं
जीवो दृष्टश्रुतानुभूतभोगेषु यन्नियतम् निरन्तरम् चित्रम् द्दाति तन्निदानशन्यमभिषीयते । इत्युक्तलच्चणशन्यत्रयविभावपरिखामप्रभृतिसमस्तश्रुभाश्रुभसङ्कन्यविकन्परहितेन परमस्वास्थ्यसंविक्तिसमुत्पन्नताक्तिकपरमानन्दैकलच्चणसुखामृततृप्तेन स्वेनात्मना स्वस्य सम्यग्निविकन्पहृषेण वेदनं परिज्ञानमनुभवनमिति
निर्विकन्पस्वसंवेदनज्ञानमेव निश्चयज्ञानं भग्यते ।

अत्राह शिष्यः । इत्युक्तप्रकारेगा प्रामृतग्रन्थे यन्निर्विकल्पस्वसंवेदनज्ञानं भग्यते, तन्न घटते । कस्मादितिचेत् तदुच्यते । सत्तावलोकरूपं चच्चुरादिदर्शनं यथा जैनमते निर्विकल्पं कथ्यते, तथा बौद्धमते ज्ञानं निर्विकल्पकं भग्यते, परं

छेदने आदि की बांछारूप मेरा दुर्धान है, उस को कोई भी नहीं जानता है; ऐसा मानकर, निज-शुद्ध-आत्म-भावना से उत्पन्न, निरन्तर आनन्दरूप एक लच्चण वाला सुख-अमृतरसरूप निर्मल जल से अपने चित्त की शुद्धि को न करता हुआ, यह जीव बाहर में वगुले जैसे वेष को धारण कर, लोक को प्रसन्न करता है, वह माया-शल्य कहलाती है। 'अपना निरंजन दोष रहित परमात्मा ही उपादेय हैं', ऐसी रुचि रूप सम्यक्त्य से विलच्चण, मिथ्या-शल्य कहलाती है। निर्विकार-परम-चैतन्य-भावना से उत्पन्न एक परम-आनन्द-स्वरूप सुखामृत-रस के स्वाद को प्राप्त न करता हुआ, यह जीव, देखे-सुने और अनुभव में आये हुए भोगों में जो निरन्तर चित्त को देता है, वह निदान-शल्य है। इस प्रकार उक्त लच्चण वाले माया, मिथ्या और निदान-शल्य रूप विभाव परिणाम आदि समस्त शुभ-अशुभ संकल्य-विकल्य से रहित, परम निज-स्वभाव के अनुभव से उत्पन्न यथार्थ परमानन्द एक लच्चण स्वरूप सुखामृत के रस-आस्वादन से तृप्त ऐसी अपनी आत्मा द्वारा जो निजस्वरूप का संवेदन, जानना व अनुभव करना है, वही निर्विकल्य-स्वसंवेदनज्ञान-निश्चयज्ञान कहा जाता है।

यहाँ शिष्य की शंका—उक्त प्रकार से प्राभृत (पाहुइ) शास्त्र में जो विकल्परिहत स्वसंवेदन ज्ञान कहा गया है, वह घटित नहीं होता। (यदि कहो) क्यों नहीं घटित होता, तो कहता हूँ—जैनमत में सत्तावलोकनरूप चज्ज-आदि-दर्शन, जैसे निर्विकल्प कहा जाता है; वैसे ही बोद्धमत में 'ज्ञान निर्विकल्प कहलाता है, किन्तु निर्विकल्प होते हुए भी विकल्प को उत्पन्न करने वाला कहा गया है'। जैनमत में तो ज्ञान विकल्प को उत्पन्न करने वाला ही

किन्तु तिन्निर्विकल्पमि विकल्पजनकं भवति । जैनमते तु विकल्पस्योत्पादकं भवत्येव न, किन्तु स्वरूपेणैव सविकल्पमिति । तथैव स्वपरप्रकाशकं चेति । तत्र परिहारः । कथंचित् सविकल्पकं निर्विकल्पकं च । तथाहि—यथा विषयानन्दरूपं स्वसंवेदनं रागसम्वितिविकल्परूपेण सविकल्पमि शेषानीहितसूच्मविकल्पनां सद्भावेऽपि सति तेषां मुख्यत्वं नास्ति तेन कारणेन निर्विकल्पमि भएयते । तथा स्वशुद्धात्मसम्वित्तिरूपं वीतरागस्वसम्वेदनज्ञानमि स्वसंवित्त्याकार कविकल्पने सविकल्पमिष बहिविषयानीहितसूच्मविकल्पानां सद्भावेऽपि सति तेषां मुख्यत्वं नास्ति तेन कारणेन निर्विकल्पमि भएयते । यत एवेहापूर्वस्वसम्वत्त्याकारान्तमु खप्रति-भासेऽपि बहिविषयानीहितसूचमि विकल्प श्रीप सन्ति तत एव कारणात् स्वपरप्रकाशकस्य काशकं च सिद्धम् । इदं तु सविकल्पकनिर्विकल्पकस्य तथैव स्वपरप्रकाशकस्य ज्ञानस्य च व्याख्यानं यद्यागमाध्यात्मतर्कशास्त्रानुसारेण विश्लेषेण व्याख्यायते तदा महान् विस्तारो भवति । स चाध्यात्मशास्त्रत्वान्त कृत इति ।

एवं रत्नत्रयात्मकमोत्तमार्गानयविनो द्वितीयावयवभूतस्य ज्ञानस्य व्याख्या-नेन गाथा गता ॥ ४२ ॥

नहीं है, किंतु स्वरूप (स्वमाव) से ही विकल्प-सहित है श्रीर इसी प्रकार स्व-पर-प्रकाशक है। शंका का परिहार—जैन सिद्धान्त में ज्ञान को कथंचित् सिविकल्प श्रीर कथंचित् निर्विकल्प माना गया है। सो ही दिखाते हैं—जैसे विषयों में श्रानन्दरूप जो स्वसंवेदन है, यह राग के जानने रूप विकल्प-स्वरूप होने से सिविकल्प है, तो भी शेष श्रानिच्छत जो सूद्म विकल्प हैं, उनका सद्भाव होने पर भी उन विकल्पों की मुख्यता नहीं है, इस कारण से उस ज्ञान को निर्विकल्प भी कहते हैं। इसी प्रकार निज-शुद्ध-श्रान्मा के श्रनुभवरूप वीतराग स्व-संवेदन ज्ञान, श्रात्मसंवेदन के श्राकाररूप एक विकल्पमयी होने से यद्यपि सविकल्प है, तथापि उस ज्ञान में बाह्य विषयों के श्रानिच्छित (नहीं चाहे हुए) विकल्पों का, सद्भाव होने पर भी, उनकी मुख्यता नहीं है, इस कारण उस स्वसंवेदन ज्ञान को निर्विकल्प भी कहते हैं। यहाँ श्रपूर्व स्वसंविक्ति के श्राकाररूप श्रन्तरंग में मुख्य प्रतिभास के होने पर भी, क्योंकि बाह्य विषय सम्बन्धी श्रानिच्छत सूत्रम विकल्प भी हैं; श्रतः ज्ञान स्व-पर-प्रकाशक भी सिद्ध हो जाता है। यदि इस सविकल्प—निर्विकल्प तथा स्व-पर-प्रकाशक ज्ञान का व्याख्यान श्रामशाख—र्श्वध्यात्मशाख—तर्कशाख के श्रमुसार विशेषरूप से किया जाता तो महान् विस्तार होजाता। किन्तु यह द्रव्यसंग्रह श्रध्यात्मशास्त्र है, इस कारण ज्ञान का विशेष व्याख्यान वहाँ नहीं किया गया।

इस प्रकार रानत्रय-त्रात्मक मोत्तमार्ग रूप अवयवी के दूसरे अवयवरूप ज्ञान के व्याख्यान द्वारा गाथा समाप्त हुई ॥ ४२ ॥ अथ निर्विकल्पसत्ताग्राहकं दर्शनं कथयति :---

जं सामएखं गहरां भावायं योव कड्डुमायारं । श्रविसेसिद्ग श्रद्धे दंसग्रमिदि भएगए समए ॥ ४३ ॥

यत् सामान्यं यहण्ं भावानां नैव कृत्वा श्राकारम् । श्रविशेषयित्वा श्रर्थान् दर्शनं इति भगयते समये ॥ ४२ ॥

च्याख्या—'जं सामएणं गहणं भावाणं' यत् सामान्येन सत्तावलोकनेन ग्रहणं परिच्छेदनं, केषां? भावानां पदार्थानां; किं कृत्वा? "णेव कट्डुमायारं" नैव कृत्वा, कं ? आकारं विकल्पं, तदिप किं कृत्वा? "अविमेसिद्ण अहुँ" अविशेष्याविभेद्यार्थानं; केन रूपेण ? शुक्लोऽयं, कृष्णोऽयं, दीर्घोऽयं, हस्वोऽयं, घटोऽयं, पटोऽयमित्यादि । "दंसमामिदि भएणए समए" तत्सत्तावलोकं दर्शनमिति भएयते समये परमागमे । नेदमेव तत्त्वार्थश्रद्धानलच्यां सम्यग्दर्शनं वक्तत्त्यम् । कस्मादिति-चेत् ? तत्र श्रद्धानं विकल्परूपिनदं तु निर्विकल्पं यतः । अयमत्र भावः — यदा कोऽपि किमप्यवलोकयति पश्यति, तदा यावत् विकल्पं न करोति तावत् सत्तान्तान्त्राग्रहणं दर्शनं भएयते, पश्चाच्छुक्कादिविकल्पे जाते ज्ञानमिति ॥ ४३ ॥

श्रव विकल्प रहित सत्ता को प्रहरा करने वाले दर्शन को कहते हैं :--

गाथार्थ :-- पदार्थों में विशेषता (भेद) न करके और विकल्प न करके पदार्थों का सामान्य से जो (सत्तावलोकनरूप) ब्रहण करना है, वह परमागम में दर्शन कहा गया है।४३।

वृत्त्वर्थ :— "जं सामएएं गहणं भावाएं" जो सामान्य से अर्थात् सत्तावलोकन से प्रहण करना; किसका प्रहण करना ? पदार्थों का प्रहण करना । क्या करके ? "णेव कट टुमायारं" नहीं करके, किस को नहीं करके ? आकार अथवा विकल्प को नहीं करके । वह भी क्या करके ? "अविसेसिद्ण अट्टे" पदार्थों को विशेषित या भेद न करके । किस रूप से ? यह शुक्त है, यह कृष्ण है, यह बहा है, यह छोटा, यह घट है और यह पट है, इत्यादि रूप से भेद न करके । "दंसण्मिदि भएएए समए" वह परमागम में रूत्तावलोकनरूप दर्शन कहा जाता है । इसी दर्शन को तत्त्वार्थ अद्धान लच्चण वाला सम्यव्दर्शन नहीं कहना चाहिये । क्यों नहीं कहना चाहिये ? क्योंकि वह श्रद्धान (सम्यव्दर्शन) तो विकल्परूप है और यह दर्शन—उपयोग विकल्परिहत है । ताल्पर्य यह है—जब कोई भी किसी पदार्थ को देखता है, यह देखने वाला जब तक विकल्प न करें तब तक तो सत्तामात्र प्रहण को दर्शन कहते हैं । पश्चात् शुक्त आदि का विकल्प होजाने पर ज्ञान' कहा जाता है ॥ ४३ ॥

त्रथ छग्नस्थानां ज्ञानं सत्तावलोकनदर्शनपूर्वकं भवति, प्रकारमनां युगपदिति प्रतिपादयति :—

दंसगपुरुवं गागं छदमत्थागं ग दोरिगा उवउग्गा । जुगवं जझा केवलिगाहे जुगवं तु ते दो वि ॥ ४४ ॥

दर्शनपूर्वे ज्ञानं खद्मस्थानां न द्वी उपयोगौ । युगपत् यस्मात् केवलिनाथे युगपत् तु तौ द्वी श्रपि ॥ ४४ ॥

व्याख्या—''दंसणपुट्यं णाणं छदमत्थाणं'' सत्तावलोकनदर्शनपूर्वकं ज्ञानं भवति छग्नस्थानां संसारिणां । कस्मात् ? 'ण दोणिण उवउग्गा जुगवं ज्ञक्षा' ज्ञानदर्शनोपयोगद्वयं युगपन्न भवति यस्मात् । 'केवलिणाहे जुगवं तु ते दो वि' केवलिनाथे तु युगपत्ती ज्ञानदर्शनोपयोगो हो भवत इति ।

श्रथ विस्तरः—चत्तुरादीन्द्रियाणां स्वकीयस्वकीयत्त्रयोपशमानुमारेण तद्योग्यदेशस्थितरूपादिविषयाणां गृहणमेत सन्निपातः सम्बन्धः सन्निकषों भएयते। न च नैयायिकमतवच्चत्तुरादीन्द्रियाणां रूपादिस्वकीयस्वकीयविषयपार्श्वे गमनं

खद्मास्थां के सत्तावलोकनरूप दर्शन पूर्वक ज्ञान होता है, श्रीर मुक्त जीवों के दर्शन श्रीर ज्ञान एक ही साथ होते हैं, श्रव ऐसा बतलाते हैं:—

गायार्थ: अद्मास्थ जीवों के दर्शन पूर्वक ज्ञान होता है। क्योंकि, छद्मास्थों के ज्ञान और दर्शन ये दोनों उपयोग एक साथ नहीं होते । केवली भगवान के ज्ञान और दर्शन ये दोनों ही उपयोग एक साथ होते हैं ॥ ४४ ॥

वृत्त्यर्थ :—''दंसरापुन्नं एगणं छदमत्थाएं'' छद्मस्थ-संसारी जीवों के सत्ता-वलोकनरूप दर्शन पूर्वक ज्ञान होता है। क्यों ? 'एए दोरिएए उवउग्गा जुगनं जहां'' क्योंकि छद्मस्थों के ज्ञानोपयोग और दर्शनोपयोग ये दोनों एक साथ नहीं होते । ''केविलिए।हे जुगनं तु ते दो नि'' और केविली भगवान के ज्ञान दर्शन दोनों उपयोग एक ही साथ होते हैं।

इसका विस्तार—चन्नु आदि इन्द्रियों के अपने अपने स्वयोपशम के अनुसार अपने योग्य देश में विद्यमान रूप आदि अपने विषयों का प्रहण करना ही सन्निपात, सम्बन्ध अथवा सन्निकर्ष कहा गया है। यहां नैयायिक मत के समान चन्नु आदि इन्द्रियों का जो अपने अपने रूप आदि विषयों के पास जाना है, उसको 'सन्निकर्ष' न कहना चाहिये इति सन्निक्षों वक्तव्यः । स एव सम्बन्धो लच्चणं यस्य तल्लचणं यन्निर्विकल्पं सत्तावलोकनदर्शनं तत्पूर्वं शुक्रमिदमित्याद्यवगृहादिविकल्परूपमिन्द्रियानिन्द्रिय-जनितं मित्ज्ञानं भवति । इत्युक्तलचणमित्ज्ञानपूर्वकं तु धूमादिग्निविज्ञानवदर्थादर्था-न्तरगृहणरूपं लिङ्गजं, तथेव घटादिशब्दश्रवणरूपं शब्दजं चेति द्विविधं श्रुतज्ञानं भवति । श्रथावधिज्ञानं पुनरविधदर्शनपूर्वकमिति । ईहामितिज्ञानपूर्वकं तु मनः-पर्ययज्ञानं भवति ।

श्रत्र श्रुतङ्गानमनः वर्षयद्गानजनकं यदवगृहेहादिह्नपं मितङ्गानं भिणतम्, तदिपं दर्शनपूर्वकत्वादुपचारेण दर्शनं भएयते, यतस्तेन कारणेन श्रुतज्ञानमनः-पर्ययज्ञानद्वयमि दर्शनपूर्वकं ज्ञातव्यमिति । एवं छश्चस्थानां सावरणच्चयोपशिमक-ज्ञानसिहतत्वात् दर्शनपूर्वकं ज्ञानं भवति । केविलनां तु भगवतां निर्विकारस्वसम्बे-दनसमुत्यन्तिनरावरणचायिकज्ञानसिहतत्वान्निर्मेघादित्ये युगपदातपप्रकाशवद्शीनं ज्ञानं च युगपदेवेति विद्रोयम् । छश्चस्था इति कोऽर्थः ? छश्चशब्देन ज्ञानदर्शना-

इन्द्रिय पदार्थ का वह सम्बन्ध अथया सिन्न कर्ष जिसका लच्चण है; ऐसे लच्चणवाला निर्विकल्पक-सत्तावलोकन दर्शन है, उस दर्शनपूर्वक 'यह सफेद है' इत्यादि अवप्रह आदि विकल्पक तथा पांचों हन्द्रियों व अनिन्द्रिय मन से उत्पन्न होने वाला मितज्ञान है। उक्त लच्चण वाले मितज्ञान पूर्वक, धुयें से अगिन के ज्ञान के समान, एक पदार्थ से दूसरे पदार्थ को प्रह्मण करने हम लिंगज (चिन्ह से उत्पन्न होने वाला) तथा इसी प्रकार घट आदि शब्दों के सुनने हम शब्द से उत्पन्न होने वाला), ऐसे दो प्रकार का श्रुतज्ञान होता है (श्रुतज्ञान दो तरह का है—लिंगज और शब्द ने उनमें से एक पदार्थ को जानकर उसके द्वारा दूसरे पदार्थ को जानना, वह लिंगज श्रुतज्ञान है। शब्दों को सुनने से जो पदार्थ का ज्ञान होता है वह शब्द अश्वज्ञान होता है। अवधि-दर्शन पूर्वक अवधिज्ञान होता है। इंहा मितज्ञान पूर्वक मन:पर्ययज्ञान होता है।

यहां श्रुतज्ञान को श्रीर मनःपर्ययज्ञान को उत्पन्न करनेवाला श्रवश्रह, ईहा श्रादिरूप मितिज्ञान करा है, वह मितिज्ञान भी दर्शनपूर्वक होता है, इसिलये वह मितिज्ञान भी उपचार से दर्शन कहलाता है। इस कारण श्रुतज्ञान श्रीर मनःपर्ययज्ञान, इन दोनों को भी दर्शन-पूर्वक जानना चाहिये। इस प्रकार छदास्थ जीवों के सावरण ज्ञायोपशिमक-ज्ञान होने से, दर्शनपूर्वक ज्ञान होता है। केवली भगवान के निर्विकार स्वसंवेदन से उत्पन्न निरावरण ज्ञायिक ज्ञान होते से, बदल हट जाने पर सूर्य के युगपन् श्रातप श्रीर प्रकाश के समान, दर्शन श्रीर ज्ञान ये दोनों युगपन् होते हैं, ऐसा जानना चाहिये। प्रभ—'छद्यस्थ' शब्द का क्या श्रर्थ है ? उत्तर—'छद्य' शब्द से ज्ञानावरण तथा दर्शनावरण ये दोनों कर्म कहे जाते

वरखद्वयं भएयते, तत्र तिष्ठन्तीति छग्नस्थाः। एवं तर्काभिप्रायेग सत्तावलोकनदर्शनं व्याख्यातम्।

श्रत उर्ध्वं सिद्धान्ताभिष्रायेण कथ्यते । तथाहि—उत्तरज्ञानीत्पितिनिमित्तं यत् प्रयत्नं तद्रूपं यत् स्वस्थात्मनः परिच्छेदनमवलोकनं तद्र्शनं भएयते । तदनन्तरं यद्बहिविषये विकल्परूपेण पदार्थगृहणं तद्ज्ञानमिति वार्त्तिकम् । यथा कोऽपि पुरुषो घटविषयविकल्पं कुर्वन्नास्ते, पथात् पटपरिज्ञानार्थं चिनो जाते सित घटविकल्पाद्च्यावर्त्त्यं यत् स्वरूपे प्रयत्नमवलोकनं परिच्छेदनं करोति तद्दर्शनमिति । तदनन्तरं पटोऽयमिति निश्चयं यद्बिविषयरूपेण पदार्थगृहणविकल्पं करोति तद् ज्ञानं भएयते ।

श्रत्राह शिष्यः — यद्यातमग्राहकं दर्शनं, परग्राहकं ज्ञानं भएयते, तर्हि यथा नैयायिकमते ज्ञानमातमानं न जानातिः, तथा जैनमतेऽपि ज्ञानमातमानं न जानातीति दृष्णं प्रामोति । अत्र परिहारः । नैयायिकमते ज्ञानं पृथग्दर्शनं पृथगिति गुगाद्वयं नास्तिः, तेन कारणेन तेपामातमपरिज्ञानाभावदृष्णं अभोति । जैनमते पुनर्ज्ञानगुणेन परद्रव्यं जानाति दर्शनगुणेनात्मानं च जानातीत्यातमपरि-

हैं, उस छदा में जो रहते हैं वे छदास्थ है। इस प्रकार तर्क के अभिप्राय से सत्तावलोकन-रूप दर्शन का व्याख्यान किया।

इसके आगे सिद्धान्त के आभिप्राय से कहते हैं। तथा—आगे होने वाले ज्ञान की उत्पत्ति के लिये जो प्रयत्न, उस रूप अथवा निज—आत्मा का जो परिच्छेदन अर्थात् अवलोकन, यह दर्शन कहलाता है। उसके अनन्तर बाह्य विषय में विकल्परूप से जो पदार्थ का प्रह्मा है, वह ज्ञान है; यह वार्त्तिक है। जैसे कोई पुरुष पहले घट विषयक विकल्प करता हुआ स्थित है, पश्चात् उसका चित्त पट को जानने के लिये होता है तब वह पुरुष घट के विकल्प से इट कर स्वरूप में जो प्रयत्न—अवलोकन—परिच्छेदन करता है; उसको दर्शन कहते हैं। उसके अनन्तर 'यह पट है' ऐसा निश्चय अथवा बाह्य विषयरूप से पदार्थ के प्रहर्मा जो विकल्प होता है उस विकल्प को ज्ञान कहते हैं।

प्रश्न-रहाँ शिष्य पूछता है, यदि अपने को प्रहण करनेवाला दर्शन और पर-पदार्थ को प्रहण करनेवाला ज्ञान है; तो नैयायिकों के मत में जैसे ज्ञान अपने को नहीं जानता है वैसे ही जैनमत में भी ज्ञान आत्मा को नहीं जानता है; ऐसा दूपण आता है ? शङ्का का परिहार—नैयायिक मत में ज्ञान और दर्शन अलग-अलग दो गुण नहीं हैं, इस कारण उन नैयायिकों के मत में 'आत्मा को जानने के अभावरूप' दूषण आता है! किन्तु जैन-

ज्ञानाभावदृष्णं न प्राप्ताति । कस्मादिति चेत् ? यथैकोऽप्यग्निर्दहतीति दाहकः, पचतिति पाचकः, विषयभेदेन द्विधा भिद्यते । तथैवाभेदनयेनैकमि चैतन्यं भेदनय-विवचायां यदातमग्राहकत्वेन प्रवृत्तं तदा तस्य दर्शनमिति संज्ञा, पश्चात् यच्च परद्रव्यग्राहकत्वेन प्रवृत्तं तस्य ज्ञानसंद्रोति विषयभेदेन द्विधा भिद्यते । किं च, यदि सामान्यग्राहकं दर्शनं विशेषग्राहकं ज्ञानं भएयते, तदा ज्ञानस्य प्रमाणत्वं न प्राप्नोति । कस्मादिति चेत्—वस्तुग्राहकं प्रमाणां; वस्तु च सामान्यविशेषात्मकं; ज्ञानेन पुनर्वस्त्वेकदेशो विशेष एव गृहीतो; न च वस्तु । सिद्धान्तेन पुनर्निश्चयेन गुणगुणिनोरभिन्नत्वात् संशयविमोहविश्रमरिद्ववस्तुज्ञानस्वरूपात्मैव प्रमाणम् । स च प्रदीपवत् स्वपरगतं सामान्यं विशेषं च जानाति । तेन काणेनाभेदेन तस्यैव प्रमाणत्विमिति ।

त्रथ मतं —यदि दर्शनं बहिविषये न प्रवर्तते तदान्धवत् सर्वजनानामन्ध-त्वं प्राप्नोतीति ? नैवं वक्तव्यम् । बहिविषये दर्शनामावेऽपि ज्ञानेन विशेषेण सर्व

सिद्धान्त में, जातमा ज्ञान गुरू से पर पदार्थ को जानता है तथा दर्शन गुरू से ज्ञातमा स्व को जानता है, इस कारण जैनमत में 'आत्मा को न जानने का' दूषण नहीं आता। यह दूषरा क्यों नहीं आता ? उत्तर—जैसे एक ही अग्नि जलाती है, अतः वह दाहक है और पकाती है इस कारण पाचक है; विषय के भेद से दाहक, पाचक रूप ऋग्नि दो प्रकार की है। उसी प्रकार अभेदनय से चैतन्य एक ही है; भेदनय की विवत्ता में जब आत्मा को प्रहरए करने में प्रवृत्त होता है, तब उसका नाम 'दर्शन' है, और फिर जब पर पदार्थ को प्रहरण करने में प्रवृत्त होता है, तब उस चैतन्य का नाम 'ज्ञान' है, इस प्रकार विषयभेद से चैतन्य दो प्रकार का होता है। विशेष बात यह है-यदि सामान्य के प्रहण करने वाले को दर्शन और विशेष के प्रहण करने वाले को ज्ञान कहा जावे तो ज्ञान को प्रमाणता नहीं त्राती । शङ्का-ज्ञान को प्रमाणता क्यों नहीं त्राती ? समाधान-वस्तु को प्रहण करने वाला प्रमाण है। वस्तु सामान्य-विशेष स्वरूप है। झान ने वस्तु का एक देश जो विशेष, उस विशेष को ही प्रहेश किया, न कि सम्पूर्ण वस्तु को प्रहेश किया । सिद्धान्त से निश्चय-नय की अपेचा गुरा-गुर्गी अभिन्न हैं; अतः संशय-विमोह-विभ्रम से रहित जो वस्तु का ज्ञान है उस ज्ञान-स्वरूप आत्मा ही प्रमाण है। जैसे प्रदीप स्व-पर प्रकाशक है, उसी प्रकार **ब्रात्मा भी स्व ब्रीर पर के सामान्य-विशेष को जानता है, इस कारण ब्रभेद से ब्रा**त्मा के ही प्रमाणता है।

त्राशङ्का—यदि दर्शन बाह्य विषय को प्रहरण नहीं करता तो अधि की तरह सब मनुष्यों के अधिपने का प्रसङ्ग प्राप्त हो जायेगा ? समाधान—ऐसा न कहना चाहिये, क्योंकि परिच्छिनत्तीति । द्ययं तु विशेषः—दर्शनेनात्मिन गृहीते सत्यात्मिविनाभूतं ज्ञान-मिष गृहीतं भवतिः ज्ञाने च गृहीते सित ज्ञानिषयभूतं बिहर्वस्त्विष गृहीतं भवति हित । अथोक्तं भवता यद्यात्मग्राहकं दर्शनं भएयते, तिहं 'जं सामएणं गहणं भावाणं तद्दर्शनम्' इति गाथार्थः कथं घटते ? तत्रोत्तरं सामान्यगृहणामात्मगृहणं तद्दर्शनम् । कस्मादिति चेत् ? त्रात्मा वस्तुपरिच्छित्तं कुर्वन्निदं जानामीदं न जानामीति विशेषपद्मपातं न करोतिः किन्तु सामान्येन वस्तु परिच्छिनत्ति तेन कारणेन सामान्यशब्देनात्मा भएयत इति गाथार्थः ।

कि बहुना, यदि कोऽपि तर्कार्थं सिद्धान्तार्थं च ज्ञात्वेकान्तदुरागृहत्यागेन नयविभागेन मध्यस्थष्ट्रत्या व्याख्यानं करोति, तदा द्वयमपि घटत इति । कथमिति चेत् ? तर्के मुख्यबृश्या परसमयव्याख्यानं, तत्र यदा कोऽपि परसमयी प्रच्छति जैनागमे दर्शनं ज्ञानं चेति गुखद्वयं जीवस्य कथ्यते तत्कथं घटत इति । तदा तेषामात्मग्राहकं दर्शनमिति कथिते सति ते न जानन्ति । पश्चादाचार्यस्तेषां प्रतीत्यर्थं स्यूलव्याख्यानेन बहिविषये यत् सामान्यपरिच्छेदनं तस्य सत्तावलोकन-

बाह्य विषय में दर्शनाभाव होने पर भी आत्मा ज्ञान द्वारा विशेष रूप से सब पदार्थों को जानता है। विशेष यह है—जब दर्शन से आत्मा का प्रह्ण होता है, तब आत्मा में व्याप्त ज्ञान का भी दर्शन द्वारा प्रह्ण होजाता है; ज्ञान के प्रह्ण होजाने पर ज्ञान के विषयभूत बाह्य वस्तु का भी प्रह्ण हो जाता है। शङ्का—जो आत्मा को प्रह्ण करता है, यदि आप उसको दर्शन कहते हो, तो "जो पदार्थों का सामान्य प्रह्ण है वह दर्शन है" यह गाया-अर्थ आपके कथन में कैसे घटित होता है ? उत्तर—वहाँ पर 'सामान्य-प्रह्ण' शब्द का अर्थ 'आत्मा का प्रह्ण करना' है। 'सामान्य ही आत्मा है', ऐसा अर्थ क्यों है ? उत्तर—वस्तु का ज्ञान करता हुआ आत्मा, 'में इसको जानता हूँ, इसको नहीं जानता हूँ, इस प्रकार का विशेष पद्मपात नहीं करता है; किन्तु सामान्यरूप से पदार्थ को जानता है। इस कारण 'सामान्य' शब्द से 'आत्मा' कहा जाता है। यह गाथा का अर्थ है।

बहुत कहने से क्या—यदि कोई भी तर्क और सिद्धान्त के अर्थ को जानकर, एकान्त दुराष्ट्र को त्याग करके, नयों के विभाग से मध्यस्थता धारण करके; व्याख्यान करता है तब तो तर्क-अर्थ व सिद्धान्त-अर्थ ये दोनों ही सिद्ध होते हैं। कैसे सिद्ध होते हैं? उत्तर—तर्क में मुख्यता से अन्य—मतों का व्याख्यान है। इसिलये उसमें यदि कोई अन्य—मतावलम्बी पूछे कि, जैन-सिद्धान्त में जीव के दर्शन और ज्ञान, जो दो गुण कहे हैं; वे कैसे घटित होते हैं? तब इसके उत्तर में उन अन्य मितयों को कहा जाय कि, 'जो आत्मा को प्रहण करने वाला है, वह दर्शन है' तो वे अन्य मती इसको नहीं समभते। तब आचार्यों ने उनको

दर्शनसंज्ञा स्थापिता, यच्च शुक्कमिदमित्यादिविशेषपरिच्छेदनं तस्य ज्ञानसंज्ञा स्था-पितेति दोषो नास्ति । सिद्धान्ते पुनः स्वसमयव्याख्यानं ग्रुख्यवृत्त्या । तत्र सूत्त्म-व्याख्याने क्रियमाणे सत्याचार्येरात्मगृहकं दर्शनं व्याख्यातमित्यत्रापि दोषो नास्ति ।

श्रत्राह शिष्यः स्तावलोकनदर्शनस्य इतिन सह भेदी ज्ञातस्तावदिदानी यत्तत्तार्यश्रद्धानरूपं सम्यग्दर्शनं वस्तुविचाररूपं सम्यग्ज्ञानं तयोविशेषो न
ज्ञायते। कस्मादितिचेत्। सम्यग्दर्शने पदार्थनिश्चयोऽस्ति, तथेव सम्यग्ज्ञाने च,
को विशेष इति १ अत्र परिहारः अर्थगृहणपरिच्छित्तरूपः चयोपशमविशेषो ज्ञानं
भएयते, तत्रेव भेदनयेन वीतरागसर्वज्ञप्रणीतशुद्धात्मादितन्त्वेष्वदमेवेत्थमेवेति
निश्चयसम्यवत्वमिति। अविकल्परूपेणाभेदनयेन पुनर्यदेव सम्यग्ज्ञानं तदेव सम्यवन्त्वमिति। कस्मादिति चेत् अतन्त्रे तन्त्वबुद्धिरदेवे देवबुद्धिरधमें धर्मबुद्धिरित्यादिविपरीताभिनिवेशरहितस्य ज्ञानस्यैव सम्यग्विशेषश्चावाष्योऽवस्थाविशेषः सम्यक्त्वं
भएयते यतः कारणात्।

प्रतीति कराने के लिये स्थूल व्याख्यान से बाह्य विषय में जो सामान्य का गृहण है उसका नाम 'दर्शन' स्थापित किया; 'यह सफेद है' इत्यादि रूप से बाह्य विषय में जो विशेष का जानना है, उसका नाम 'ज्ञान' स्थापित किया; अतः दोष नहीं है। सिद्धान्त में मुख्यता से निजसमय का व्याख्यान है, इसलिये सिद्धान्त में सूच्म व्याख्यान करने पर आचार्यों ने 'जो आत्मा का गृहक है' उसको 'दर्शन' कहा है। अतः इसमें भी दोष नहीं।

यहाँ शिष्य शङ्का करता है—सत्ता-अवलोकनरूप-दर्शन का ज्ञान के साथ भेद जाना, किन्तु तत्त्वार्थ-श्रद्धानरूप-सम्यदर्शन और वस्तु-विचाररूप-सम्यक्तान इन दोनों में भेद नहीं जाना। यदि कहो कि कैसे नहीं जाना; तो पदार्थ का जो निश्चय सम्यदर्शन में है वही सम्यक्तान में हैं। इसलिये सम्यदर्शन और सम्यक्तान में क्या भेद है ? समाधान—पदार्थ के गृहण में जाननेरूप च्योपशम विशेष 'ज्ञान' कहलाता है। उस ज्ञान में ही, वीतराग सर्वज्ञ श्री जिनेन्द्र द्वारा कहे हुए शुद्ध आत्मा आदि तत्त्वों में 'यह ही तत्त्व है, ऐसा ही तत्त्व है', इस प्रकार का जो निश्चय है, भेदनय से वह सम्यक्त्व है। निर्विकल्परूप अभेदनय से तो जो सम्यक्तान है, वही सम्यक्शन है। ऐसा क्यों है ? उत्तर—'अतत्त्व में तत्त्व—बुद्धि, अदेव (देव नहीं) में देव—बुद्धि और अधर्म में धर्म-बुद्धि' इत्यादि विपरीता-भिनिवेश से रहित ज्ञान की ही, 'सम्यक्' विशेषण से कहे जाने वाली अवस्था—विशेष 'सम्यक्त्व' कहलाती है।

यदि भेदो नास्ति तर्हि कथमावरणद्वयमिति चेत् ? तत्रोत्तरम्—येन कर्मगार्थपरिच्छितिरूपः चयोपशमः प्रच्छाद्यते तस्य झानावरणसंझा, तस्येव चयोपशमविशेषस्य यत् कर्म पूर्वोक्तलच्चणं विपरीताभिनिवेशमुत्पादयित तस्य मिथ्यात्वसंझेति
भेदनयेनावरणभेदः । निश्चयनयेन पुनरभेदिविचचायां कर्मत्वं प्रत्यावरणद्वयमप्येकमेव विज्ञातच्यम् । एवं दर्शनपूर्वकं झानं भवतीति च्याख्यानरूपेण गाथा
गता ॥ ४४ ॥

श्रथ सम्यग्दर्शनज्ञानपूर्वकं रत्नत्रयातमकमोत्तमार्गतृतीयावयवभूतं स्वशुद्धा-तमातुभृतिरूपशुद्धोपयोगलत्त्वणवीतरागचारित्रस्य पारम्पर्येण साधकं सरागचारित्रं प्रतिपादयति:—

> त्रमुहादो विश्विवित्ती सुहै पवित्ती य जाग चारितं । वदसमिदिगुत्तिरूवं ववहारगयादु जिग्रभिषयम् ॥ ४४ ॥

श्रशुभात् विनिवृत्तिः शुभे प्रवृत्तिः च जानीहि चारित्रम् । त्रतसमितिपुरिस्त्रपं व्यवहारनयात् तु जिनभणितम् ॥ ४५ ॥

शंका—यदि सम्यादर्शन और सम्याद्धान में भेद नहीं है तो उन दोनों गुणों के घातक ज्ञानावरण और मिथ्यात्व दो कर्म कैसे कहे गये हैं ! समाधान—जिस कर्म से पदार्थ के जानने रूप चयोपशम ढक जाता है; उसकी ज्ञानावरण' संज्ञा है और उस चयोपशम विशेष में जो कर्म, पूर्वोक्त लच्चण वाले विपरीत—द्यभिनिवेश को उत्पन्न करता है, उस कर्म की 'मिथ्यात्व' संज्ञा है। इस प्रकार भेद नय से त्रावरण में भेद है। निश्चय नय से त्रभेद की विवचा में कर्मपने की त्रपेचा उन दो त्रावरणों को एक ही जानना चाहिए। इस प्रकार दर्शनपूर्वक ज्ञान होता है; ऐसा व्याल्यान करने वाली गाथा समाप्त हुई।। ४४।।

सम्यग्दर्शन और सम्यग्झान-पूर्वक होने वाला रस्तत्रय-स्वरूप मोचमार्ग का तीसरा अवयवरूप और स्व-शुद्ध-आत्मा के अनुभवरूप-शुद्धोपयोग लच्चणवाले वीतराग चारित्र को परंपरा से साधने वाला, ऐसे सराग-चारित्र को कहते हैं:—

गाथार्थ :-- त्राशुभ कार्य से निवृत्ति (दूर होना) श्रीर शुभ कार्य में प्रवृत्ति, उसको (व्यवहार ) चारित्र जानो । श्री जिनेन्द्रदेव ने व्यवहार नय से उस चारित्र को ४ व्रत, ४ समिति और ३ गुप्तिस्वरूप कहा है ॥ ४४ ॥

व्याख्या— श्रस्येव सरागचारित्रस्यैकदेशात्रयवभूतं देशचारित्रं तावत्कथ्यते । तद्यथा—मिथ्यात्वादिसप्तप्रकृत्युपशमचयोपशमच्चये सति, श्रध्यात्मभाषया
निजशुद्धात्माभिम्रखपरिणामे वा सति शुद्धात्मभावनोत्पन्ननिर्विकारवास्तवसुखामृतमुपादेयं कृत्वा संसारशरीरभोगेषु योऽसौ हेयबुद्धिः सम्यग्दर्शनशुद्धः स चतुर्थगुणस्थानवर्ची वतरहितो दार्शनिको भग्यते । यश्चाप्रत्याः ख्यानावरणसंज्ञद्वितीयकषायचयोपशमे जाते सति पृथिव्यादिपश्चस्थावरवधे प्रवृत्तोऽपि यथाशक्त्या त्रसवधे
निवृत्तः स पश्चमगुणस्थानवर्त्तो श्रावको भग्यते ।

तस्यैकादशभेदाः कथ्यन्ते । तथाहि — सम्यक्त्वपूर्वकत्वेन मद्यमांसमधुत्यागोदुम्बरपञ्चकपिहाररूपाष्टमूलगुरासहितः सन् संग्रामादिश्रृद्योऽपि पापद्ध-र्यादिमिर्निष्प्रयोजनजीवघादादो निवृतः प्रथमो दार्शनिकश्रावको मरायते । स एव
सर्वथा त्रसवधे निवृत्तः सन् पश्चासुत्रतत्रयगुरावतिश्चात्रतचतुष्टयसहितो द्वितीयवितिकसंज्ञो भवति । स एव त्रिकालसामायिके प्रवृत्तः तृतीयः, प्रोषधोपवासे प्रवृत्तश्रुर्थः, सचित्तपरिहारेस पञ्चमः, दिवा ब्रह्मचर्येस षष्टः, सर्वथा ब्रह्मचर्येस सप्तमः,

वृत्त्यर्थ :—इसी सराग-चारित्र के एक देश अवयवरूप देशचारित्र को कहते हैं। वह इस प्रकार है—मिध्यात्व आदि सात प्रकृतियों के उपशम, चयोपशम या चय होने पर अथवा अध्यात्म भाषा के अनुसार निज-शुद्ध-आत्मा के सन्मुख परिणाम होने पर, शुद्ध-आत्म-भावना से उत्पन्न निर्विकार यथार्थ सुखरूपी अमृत को उपादेय करके, संसार शरीर और मोगों में जो हेयबुद्धि है, वह सम्यग्दर्शन से शुद्ध चतुर्थ गुणस्थान वाला अतरिहत दार्शनिक है। जो अप्रत्याख्यानावरण दितीयकषाय के चयोपशम होने पर, पृथिवी, जल, अगिन, वायु और वनस्पति इन पांच स्थावरों के वध में प्रवृत्त होते हुए भी, अपनी शक्ति अनुसार असजीवों के वध से निवृत्त होता है (अर्थान् यथाशक्ति असजीवों की हिंसा नहीं करता है), उसकी पंचम गुणस्थानवर्त्ता आवक कहते हैं।

उस पंचम गुण्स्थानवर्त्तां श्रावक के ११ भेद कहते हैं। सम्यग्दर्शन-पूर्वक मद्य, मांस, मधु श्रीर पांच उदुम्बर फलों के त्यागरूप श्राठ मूलगुणों को पालता हुत्रा जो जीव युद्धादि में प्रवृत्त होने पर भी, पाप को बढ़ाने वाले शिकार श्रादि के समान बिना प्रयोजन जीवधात नहीं करता, उसको प्रथम दार्शनिक श्रावक कहते हैं। वही दार्शनिक श्रावक जब त्रसजीव की हिंसा से सर्वथा रहित होकर पांच श्रागुन्नत, तीन गुण्नित श्रीर चार शिकान्नतों का श्राचरण करता है तब 'न्नती' नामक दूसरा श्रावक होता है। वही जब त्रिकाल सामायिक में प्रवृत्त होता है तब तीसरी प्रतिमाधारी, प्रोषध-उपवास में प्रवृत्त होने पर चौथी प्रतिमाधारी, सचित्त के त्याग से पांचवीं प्रतिमा, दिन में श्रह्मवर्ष धारण करने से छठी

श्रारम्भादिसमस्तव्यापारिनवृत्तोऽष्टमः, वस्त्रपावरणं विहायान्यसर्वपरिगृहनिवृत्तो-नवमः, गृहव्यापारादिसर्वसावद्यानुमतिनवृत्तो दशमः, उद्दिष्टाहारिनवृत्त एकादशम इति । एतेष्वेदादशश्रावकेषु मध्ये प्रथमपट्कं तारतम्येन जघन्यम् , ततश्र त्रयं मध्यमम्, ततो द्वयमुत्तमिति संचेषेण दार्शनिकश्रावकाद्येकादशभेदाः ज्ञातव्याः ।

त्रथैकदेशचारित्रव्याख्यानानन्तरं सकलचारित्रप्रुपदिशति । "श्रमुहादो विणितित्ती सुहे पित्ती य जाण चारित्तं" श्रशुभानिनवृत्तिः श्रुभे प्रवृत्तिश्चापि जानीहि चारित्रम् । तव्च कथम्भूतं ? 'वदसिमिदिगुत्तिरूवं ववहारणयादु जिखभणियं' व्रतसिमितिगुप्तिरूपं व्यवहारनयाज्ञिनैरुक्तमिति । तथाहि प्रत्याख्यानावरणसंज्ञन्त्रतीयकषायच्योपशमे सति "विसयकसात्रोगाठो दुस्सुदिदुव्चित्तदुटुगोद्विज्ञदो । उग्गो उम्मगपरो उवत्रोगो जम्स सो श्रमुहो । १।" इति गाथाकथितलच्याद-श्रभोपयोगानिनवृत्तिस्तद्विलच्यो श्रभोपयोगे प्रवृत्तिश्च हे शिष्य चारित्रं जानीहि । तच्चाचाराराधनादिचरणशास्त्रोक्तप्रकारेण पञ्चमहावतपञ्चसिनितित्रगुप्तिरूपमप्य-

प्रतिमा, सर्वथा ब्रह्मचर्य को धारण करने से सप्तम प्रतिमा, आरम्भ आदि सम्पूर्ण व्यापार के त्याग से अष्टम प्रतिमा, पहनने-ओढ़ने के वस्तों के अतिरिक्त अन्य सब परिश्रहों को त्यागने से नवमी प्रतिमा, घर—ज्यापार आदि सम्बन्धो समस्त सावद्य (पापजनक) कार्यों में सम्मिति (सलाह) देने के त्याग से दशमी प्रतिमा, और उद्दिष्ट आहार के त्याग से ग्यारहवीं प्रतिमा का धारक श्रावक होता है। इन ग्यारह प्रकार के श्रावकों में, पहली छः प्रतिमा वाले तारतमता से जधन्य श्रावक हैं; सातवीं, आठवीं और नववीं इन तीन प्रतिमा वाले मध्यम श्रावक हैं; दसवीं और ग्यारहवीं प्रतिमाओं के धारक उत्तम श्रावक हैं। इस प्रकार संचेप से देश-चारित्र के दार्शनिक आदि ग्यारह भेद जानने चाहियें।

अब इस एकदेशचारित्र के व्यांख्यान के अनन्तर सकलचारित्र को कहते हैं—
"अमुहादो विशिवित्ती मुहे पवित्ती य जाग चारित्तं" हे शिष्य! अशुम कार्यों से निवृत्ति
और शुभ में जो प्रवृत्ति है, उसको चारित्र जानो। वह कैसा है ? "वदसमिदिगुत्तिरूवं ववहारणयादु जिग्मिश्यं" ब्रत-समिति-गुप्तिरूप है, व्यवहार नयं से श्री जिनेन्द्र ने ऐसा कहा है। वह इस प्रकार है—अत्याख्यानावरण नामक तीसरी कथाय के त्त्योपशम होने पर 'जिसका उपयोग विषय—कषायों में मग्न है, दुःश्रुति (विकथा), दुष्टचित्त और दुष्ट गोष्ठी (युरी संगति), उप्र तथा उन्मार्ग (युरे मार्ग) में तत्पर है, वह जीव अशुभ में स्थित है। १।" 'इस गाथा में कहे हुए अशुभोपयोग से ब्रुटना और उक्त अशुभोपयोग से विलक्षण (उल्टा) शुभोपयोग में प्रवृत्त होना", हे शिष्य! उसको तुम चारित्र जानो। आचार—आराधना आदि चरणानुयोग के शास्त्रों में कहे अनुसार वह चारित्र पांच महाव्रत, पांच समिति व तीन

पहृतसंयमाख्यं शुभोषयोगलक्षणं सरागचारित्राभिधानं भवति । तत्र योऽसौ बहिविषये पञ्चेन्द्रियविषयादिपरित्यागः स उपचरितासद्भूतव्यवहारेण यश्चाभ्य-न्तरे रागादिपरिहारः स पुनरशुद्धनिश्चयेनेति नयविभागो ज्ञातव्यः । एवं निश्चय-चारित्रसाधकं व्यवहारचारित्रं व्याख्यातमिति ॥ ४५ ॥

श्रथ तेनैव व्यवहारचारित्रेग साध्यं निश्चयचारित्रं निरूपयति :--

बहिरबमंतरिकरियारोही भवकारखप्पणासट्टं। णाणिस्स जं जिल्लुचं तं परमं सम्मचारिचं॥ ४६॥

बहिरभ्यन्तरिक्रयारोघः भवकारस्यप्रसाशिम् । ज्ञानिनः यत् जिनोक्तम् तत् परमं सम्यक्चारित्रम् ॥ ४६ ॥

व्याख्या—'तं' तत् 'परमं' परमोपेचालचणं निर्विकारस्वसंविच्यात्मक-शुद्धोपयोगाविनाभूतं परमं 'सम्मचारिचं' सम्यक्चारित्रं झातव्यम् । तर्त्कि— 'बहिरब्भंतरिकिरियारोहो' निष्क्रियनित्यनिरञ्जनविशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावस्य निजा-त्मनः प्रतिपद्मभूतस्य बहिविषये शुभाशुभवचनकायव्यापाररूपस्य तथैवाभ्यन्तरे

गुप्तिरूप है, तो भी अपहृतसंयम नामक शुभोपयोग लक्षण वाला सरागचारित्र होता है। उसमें भी बाह्य में जो पांचों इन्द्रियों के विषय आदि का त्याग है, वह उपचरित-श्रसद्भूत- व्यवहार नय से चारित्र है श्रौर अन्तरंग में जो राग आदि का त्याग है, वह अशुद्ध निश्चय नय से चारित्र है। इस तरह नय-विभाग जानना चाहिये। ऐसे निश्चयचारित्र को साधने वाले व्यवहारचारित्र का व्याख्यान किया।। ४४।।

श्रव उसी व्यवहारचारित्र से साध्य निश्चयचारित्र का निरूपण करते हैं:—

गाथार्थ :—संसार के कारणों को नष्ट करने के लिये ज्ञानी जीव के जो बाह्य और अन्तरङ्ग क्रियाओं का निरोध है; श्री जिनेन्द्र का कहा हुआ वह उत्कृष्ट सम्यक्चारित्र है। ४६।

वृत्त्यर्थं:—'तं' वह 'परमं' परम उपेत्ता लत्त्त्या वाला (संसार, शरीर, असंयम आदि में अनादर) तथा निर्विकार स्वसंवेदनरूप शुद्धोपयोग का अविनाभूत उत्कृष्ट 'सम्भचारित्तं' सम्यक्चारित्र जानना चाहिए। वह क्या ? 'बहिरव्यंतरिकरियारोहो' निःक्रिय-नित्य-निरंजन-निर्मेल ज्ञानदर्शन स्वभाव वाली निज-आत्मा से प्रतिपत्तभूत (प्रतिकृत्त), बाह्य में वचन काय के शुभाशुभ व्यापाररूप, अन्तरंग में मन के शुभाशुभ विकल्परूप, ऐसी क्रियाओं के व्यापार

शुभाशुभमनोविकल्परूपस्य च क्रियाव्यापारस्य योऽसौ निरोधस्त्यागः, स च किमर्थं ? 'भवकारणप्यासङ्घं' पञ्चप्रकारभवातीतिनदेषिपरमात्मनो विलचणस्य भवस्य संसारस्य व्यापारकारणभूतो योऽसौ शुभाशुभकर्मास्त्रवस्तस्य प्रणाशार्थं विनाशार्थोमिति । इत्युभयिक्रियानिरोधलचणचारित्रं कस्य भवति ? ''णाणिस्स'' निरचयरत्नत्रयात्मकाभेदशानिनः । पुनरिष कि विशिष्टं ? ''जं जिणुनं'' यिजनेन वीतरागसर्वज्ञे नोक्तमिति । एवं वीतरागसम्यक्त्वज्ञानाविनाभूतं निरचयरत्नत्रयात्मकनिरचयमोद्यमार्गं तृतीयावयवरूपं वीतरागचारित्रं व्याख्यातम् ॥ ४६ ॥ इति द्वितीयस्थले गाथाष्टकं गतम् ।

एवं मोचमार्गप्रतिपादकतृतीयाधिकारमध्ये निश्चयव्यवहारमे। चमार्ग-संचेपकथनेन स्त्रद्वयम्, तदनन्तरं तस्यैव मे। चमार्गस्यावयवभूतानां सम्यग्दर्शन-शानचारित्राणां विशेषविवरणारूपेण स्त्रषट्कं चेति स्थलद्वयसमुदायेन। ष्टगाथाभिः प्रथमे। उन्तराधिकारः समाप्तः।

अतः परं ध्यानध्यातृध्येयध्यानफलकथनमुख्यत्वेन प्रथमस्थले गाधात्रयं, ततः परं पश्चपरमेष्ठिव्याख्यानरूपेण द्वियीयस्थले गाधापञ्चकं, ततश्च तस्यैव

का निरोध (त्याग), चारित्र है। वह चारित्र किस लिए है ? 'भवकारण्प्याणासट्ट' पांच प्रकार के संसार से रहित निर्दोष परमात्मा से विलच्चण जो संसार, उस संसार के ज्यापार का कारणभूत शुभ-त्रशुभ कर्म-त्रास्त्रव, उस त्रास्त्रव के विनाश के लिये चारित्र है। ऐसा बाह्य, अन्तरङ्ग कियात्रों के त्यागरूप चारित्र किसके होता है ? 'णाणिस्स' निश्चय रत्नत्रय स्वरूप अभेदज्ञानी जीव के ऐसा चारित्र होता है। वह चारित्र फिर कैसा है ? 'जं जिग्गुत्तं' वह चारित्र जिनेन्द्रदेव वोतराग सर्वज्ञ द्वारा कहा हुआ है। इस प्रकार वीतराग सम्यक्त्व व ज्ञान का अविनाभूत तथा निश्चयरत्नत्रय स्वरूप निश्चय मोचमार्ग का तीसरा अवयवरूप वीतराग-चारित्र का व्याख्यान हुआ। ४६। ऐसे दूसरे स्थल में छः गाथाये समाप्त हुई।

इस प्रकार मोज्ञमार्ग को प्रतिपादन करने वाले तीसरे अधिकार में निश्चय व्यवहार रूप मोज्ञमार्ग के संबेप कथन से दो सूत्र और तदनन्तर उसी मोज्ञमार्ग के अवयवरूप सम्यदर्शन—ज्ञान—चारित्र के विशेष व्याख्यान रूप से छः सुत्र हैं। इस प्रकार दो स्थलों के सम्यद्शयरूप आठ गाथाओं द्वारा प्रथम अन्तराधिकार समाप्त हुआ।

ऋब इसके आगे ध्यान, ध्याता (ध्यान करने वाला), ध्येय (ध्यान करने योग्य पदार्था) और ध्यान का फल इनके वर्णन की मुख्यता से प्रथम स्थल में तीन गाथायें, तदनन्तर पंच-परमेष्टियों के व्याख्यान रूप से दूसरे स्थल में पांच गाथायें; और इसके परचान उसी ध्यान ध्यानस्योपसंहाररूपविशेषच्याख्यानेन तृतीयस्थले सत्रचतुष्टयमिति स्थलत्रयससु-दायेन द्वादशस्त्रेषु द्वितीयान्तराधिकारे समुदायपातनिका ।

तथाहि — निश्चयव्यवहारमोच्चमार्गसाधकश्यानाभ्यासं कुरुत यूयमित्युपदिशति : —

दुविहं पि मोक्खहेउं भागो पाउगादि जं मुणी णियमा। तह्या पयत्तचित्ता ज्वयं भःग्यं समब्भसह ॥ ४७॥

द्विविधं ऋषि मोक्षहेतुं ध्यानेन प्राप्नोति यत् <mark>मुनिः नियमात् ।</mark> तस्मात् प्रयत्नचित्ताः यूयं ध्यानं समभ्यसत ॥ ४७ ॥

व्याख्या—"दुविहं पि मोक्सहेउं कार्णे पाउणिद जं मुणी णियमा" द्विविधमपि मोचहेतुं ध्यानेन प्रामोति यस्मात् मुनिनियमात् । तद्यथा—निश्चय-रत्नत्रयात्मकं निश्चयमोचहेतुं निश्चयमोच्चमार्गं तथैव व्यवहाररत्नत्रयात्मकं व्यवहारमोचहेतुं व्यवहारमोच्चमार्गं च यं साध्यसाधकभावेन कथितवान् पूर्वं, तद् द्विविधमपि निर्विकारस्वसंवित्यात्मकपरमध्यानेन मुनिः प्रामोति यस्मात्कारणात् "तम्ला पयत्तचित्ता जूयं कार्णं समव्भसह" तस्मात् प्रयत्नचित्ताः सन्तो हे भव्या

के उपसंहाररूप विशेष व्याख्यान द्वारा तीसरे स्थल में चार गाथायें, इस प्रकार तीन स्थलों के समुदाय से बारह गाथासूत्रमयी दूसरे अंतराधिकार की समुदाय रूप भूमिका है।

तथाहि—निश्चय और व्यवहार मोक्तमार्ग को साधने वाले ध्यान का अभ्यास करो,

गाथार्थ :--ध्यान करने से मुनि नियम से निश्चय और व्यवहार रूप मोत्तमार्ग को पाते हैं। इस कारण तुम चित्त को एकाप करके उस ध्यान का भले प्रकार अभ्यास करो ।४०।

वृत्त्यर्थं :—'दुविहं पि सोक्खहें कारों पाउणि जं मुणी णियमा' क्योंकि मुनि नियम से ध्यान द्वारा दोनों प्रकार के मोज्ञ-कारणों को प्राप्त होते हैं। विशेष—निश्चय-रत्नत्रय-स्वरूप निश्चय-मोज्ञ-कारण अर्थात् निश्चय मोज्ञ-मार्ग और इसी प्रकार व्यवहार-रत्नत्रय-स्वरूप व्यवहार-मोज्ञहोतु अर्थात् व्यवहार-मोज्ञमार्ग, जिनको साध्यसाधक भाव से (निश्चय-साध्य और व्यवहार-साधक है) पहले कहा है, उन दोनों प्रकार के मोज्ञमार्गों को, क्योंकि मुनि निर्विकार स्वसंवेदन स्वरूप परमध्यान द्वारा प्राप्त होते हैं, 'तह्या प्यज्ञचित्ता जूयं भाणं समव्भसह' इसी कारण एकाप्रचित्त होकर हे भव्यजनों! तुम भले प्रकार से ध्यान का अभ्यास करो,

यूयं ध्यानं सम्यगभ्यसत । तथा हि—तस्मात्कारणात् दृष्टश्रुतानुभूतनानामनोरथ-रूपसमस्तश्रुभाश्रमरागादिविकन्पजालं त्यक्त्वा, परमस्वास्थ्यसग्रुत्पन्नसहजानन्दैक-लच्चणसुरवामृतरसास्वादानुभवे स्थित्वा च ध्यानाभ्यासं कुरुत यूयमिति ॥ ४७ ॥

श्रथ ध्यात्-पुरुषलत्त्रगं कथयति :---

मा मुज्मह मा रज़ह मा दूसह इद्विशिद्धश्रद्धे सु । थिरमिच्छहि जह चित्तं विचित्तमाराष्पसिद्धीए ॥ ४८ ॥

मा मुद्धत मा रज्यत मा द्विष्यत इष्टानिष्टार्थेषु । स्थिरं इच्छत यदि चित्तं विचित्रध्यानप्रसिद्ध्ये ॥ ४८ ॥

व्याख्या—"मा मुज्यह मा रजह मा दूसह" समस्तमोहरागद्वेषजनित-विकन्पजालरहितनिजपरमात्मतस्त्रभावनासमुत्पन्नपरमानन्दैकलच्चगासुखामृतरसात्स-काशादुद्गता संजाता तत्रैष परमात्मसुखास्त्रादे लीना तन्मया या तु परमकला परमसंवित्तिस्तत्र स्थित्वा हे भव्या मोहरागद्वेषान्मा कुरुत । केषु विषयेषु ? "इहुगिहुअहु सु" स्रग्वनिताचन्दनताम्बुलाद्य इष्टेन्द्रियार्थाः, अहिविषकारदक-

श्रथवा इसी कारण देखे-सुने और अनुभव किये हुए श्रनेक मनोरथ रूप शुभाशुभ राग श्रादि विकल्प समूह का त्याग करके तथा परम-निज-स्वरूप में स्थित होने से उत्पन्न हुए सहज-श्रानन्दरूप एक-लक्त्मण वाले सुखरूपी श्रमृतरस के श्रास्वाद के श्रनुभव में स्थित हो कर, तुम ध्यान का श्रभ्यास करो ॥ ४७॥

ऋब ध्यान करने वाले पुरुष का लच्चएा कहते हैं :--

गाथार्थ: -- यदि तुम नाना प्रकार के ध्यान की सिद्धि के लिये चित्त को स्थिर करना चाहते हो तो इष्ट तथा अनिष्ट इन्द्रियों के विषयों में राग-द्वेष और मोह मत करो ॥४८॥

वृत्त्यर्थ:—मा मुक्तिह मा रज्जह मा दूसह" समस्त मोह, राग-द्वेष से उत्पन्न विकल्प समूह से रहित निज परमात्मस्कर की भावना से उत्पन्न हुन्ना एक परमानन्दरूप मुखामृत-रस से उत्पन्न हुई और उसी परमात्मा के सुख के आस्वाद में लीनरूप जो परम कला अर्थात् परमसंवित्ति (आत्मस्वरूप का अनुभव), उसमें स्थित होकर, हे भव्य जीवो ! मोह, राग द्वेष को मत करो । किनमें मोह-राग-द्वेष मत करो ? "इहिण्डिअडे सु" माला, स्त्री, चन्दन, ताम्बूल आदिरूप इन्द्रियों के इष्ट विषयों में व सर्प, विष, कांटा, शत्रु तथा रोग आदि

शत्रुव्याधिष्रभृतयः पुनरनिष्टेन्द्रियार्थास्तेषु । यदि किम् १ "थिरमिच्छिहि जइ चित्तं" तत्रैव परमात्मानुभवे स्थिरं निश्चलं चित्तं यदीच्छत यूयं । किमर्थम् १ "विचित्तकार्यण्यसिद्धीए" विचित्रं नानाष्रकारं यद्ष्यानं तत्प्रसिद्ध्ये निमित्तं । अथवा विगतं चित्तं चित्तोद्भवशुभाशुभविकल्पजालं यत्र तद्विचित्तं ध्यानम् तद्रथमिति ।

इदानीं तस्यैव ध्यानस्य तावदागमंभाषया विचित्रभेदाः कथ्यन्ते । तथाहि—इष्टवियोगानिष्टसंयोगव्याधित्रतीकारभोगनिदानेषु वाञ्छारूपं चतुर्विध-मार्चिध्यानम् । तच्च तारतम्येन मिथ्यादृष्ट्यादिषट्गुणस्थानवर्तिजीवसम्भवम् । यद्यपि मिथ्यादृष्टीनां तिर्यगातिकारणां भवति तथापि बद्धायुष्कं विहाय सम्यग्-दृष्टीनां न भवति । कस्मादिति चेत् ? स्वशुद्धात्मेवोपादेय इति विशिष्टभावनावलेन तत्कारणभूतसंक्लेशाभावादिति ।

श्रथ रौद्रध्यानं कथ्यते — हिंसानन्दमृषानन्दस्तेयानन्दिषयसंरच्यानन्दप्रभवं रौद्रं चतुर्विधम् । तारतम्येन भिथ्यादृष्ट्यादिषञ्चमगुणस्थानवर्त्तिजीवसम्भवम् ।

हिन्द्रयों के त्रानिष्ट विषयों में राग-द्रोष मत करो, ''थिरमिच्छिहि जह चित्तं'' यदि उसी परमात्मा के त्रानुभव में तुम निश्चल चित्त को चाहते हो। किसलिये स्थिर चित्त को चाहते हो? "विचित्तभागण्पसिद्धीए" विचित्र त्रार्थात् त्रानेक तरह के ध्यान की सिद्धि के लिये। अथवा जहाँ पर चित्त से उत्पन्न होने वाला शुभ-त्राशुभ विकल्प समृह दूर हो गया है, सो 'विचित्त ध्यान' है, उस विचित्त ध्यान की सिद्धि के लिये।

अब प्रथम ही आगमभाषा के अनुसार उसी ध्यान के नानाप्रकार के भेदों का कथन करते हैं—वह इस प्रकार है इष्ट—वियोग, अनिष्ट—संयोग और रोग इन तीनों को दूर करने में तथा भोगों व भोगों के कारणों में वांछा हुए चार प्रकार का आर्त्तध्यान है (इष्ट का वियोग १, अनिष्ट का संयोग २, रोग ३, इन के होने पर इन के दूर करने की इच्छा करना और भोगनिदानों की वांछा करना )। वह आर्त्तध्यान तारतमता से मिध्यादृष्टि गुणस्थान से प्रमत्तगुणस्थान तक के जीवों के होता है। वह आर्त्तध्यान यद्यपि मिध्यादृष्टि जीवों के तिर्यंच गित के बंध का कारण होता है तथापि जिस जीव के सम्यक्त्व से पहले तिर्यंच—आयु बंध चुकी, उस का छोड़कर अन्य सम्यग्दृष्टि के वह आर्त्तध्यान तिर्यंचगित का कारण नहीं है। शङ्का—क्यों नहीं है ? उत्तर—'निज शुद्ध आत्मा ही प्रहण करने योग्य है' ऐसी भावना के कारण सम्यग्दृष्टि जीवों के तिर्यंचगित का कारणहण संक्लेश नहीं होता।

अब रौद्रध्यान को कहते हैं। रौद्रध्यान—हिंसानन्द (हिंसा करने में आनंद मानना) १,

तच्च मिथ्याद्द्यीनां नरकगतिकारणमपि बद्धायुष्कं विहाय सम्यग्द्द्यीनां तत्कारणं न भवति । तद्पि कस्मादिति चेत् ? निजशुद्धात्मतत्त्वमेवोपादेयमिति विशिष्टभेद-ज्ञानबलेन तत्कारणभृततीव्रसंक्लेशाभागदिति ।

श्रतः परम श्राचिरौद्रपरित्यागलक्षणमाञ्चाषायविषाकसंस्थानविचयसंञ्चतु-भेदिभिन्नं, तारतम्यवृद्धिक्रमेणासंयतसम्यग्दृष्टिदेशविरतप्रमत्तसंयताप्रमत्ताभिधानचतु-गुणस्थानविज्ञीवसम्भवं, गुल्यवृत्त्या पुरायबन्धकारणम्पि परम्परया ग्रुक्तिकारणं चेति धर्मध्यानं कथ्यते । तथाहि—स्वयं मन्द्बुद्धित्वेऽिष विशिष्टोषाध्यायाभावे श्राप शुद्धजीवादिषदार्थानां स्ट्मत्वेऽिष सति "स्ट्मं जिनोदितं वाक्यं हेतुभिर्यन्न हन्यते । श्राञ्चासिद्धं तु तद्ग्राद्धं नान्यथावादिनो जिनाः ॥ १ ॥" इति श्लोक-कथितक्रमेण पदार्थनिश्चयकरणमाञ्चाविचयध्यानं भएयते । तथैव भेदाभेदरत्नत्रय-भावनावलेनास्माकं परेषां वा कदा कर्मणामपायो विनाशो भविष्यतीति चिन्तन-मपायविच्यं ज्ञातन्यम् । शुद्धनिश्चयेन् शुभाशुभकर्मविषाकरहितोऽप्ययं जीवः

मृंषानन्द ( सूठ बोलने में आनन्द मानना ) २. स्तेयानन्द (चोरी करने में प्रसन्न होना) ३, विषयसंर स्एानन्द (परिम्रह की रहा में आनन्द मानना ) ४ के भेद से चार प्रकार का है। वह मिथ्यादृष्टि से पंचम गुण्स्थान तक के जीवों के तारतमता से होता है। रौद्रध्यान मिथ्यादृष्टि जीवों के नरकगित का कारण है, तो भी जिस जीव ने सम्यक्त्व से पूर्व नरकायु बांथ ली है उसके आतिरिक्त अन्य सम्यग्दृष्टियों के वह रौद्रध्यान नरकगित का कारण नहीं होता। प्रश्न-ऐसा क्यों है ? उत्तर-सम्यग्दृष्टियों के 'निजशुद्ध-आत्म-तत्त्व ही उपादेय है' इस प्रकार के विशिष्ट भेदृज्ञान के बल से नरकगित का कारण्यूत तीत्र संक्लेश नहीं होता।

इसके आगे आर्त्तध्यान तथा रीद्रध्यान के त्यागरूप, १. आझाविचय, २. अपाय-विचय, ३. विपाकविचय और ४. संस्थानविचय इन चार भेद्याला तारतम वृद्धि के कम से असंयतसम्यग्दृष्टि, देशविरत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्त इन चार गुण्एथान वाले जीवों के होनेवाला, और प्रधानता से पुण्यबंध का कारण होने पर भी परम्परा से मोत्त का कारण-भूत, ऐसा धर्मध्यान कहा जाता है। वह इस प्रकार है—स्वयं अल्पवृद्धि हो तथा विरोप ज्ञानी गुरु की प्राप्ति न हो तब शुद्ध जीव आदि पदार्थों की सूरमता होने पर, 'श्री जिनेन्द्र का कहा हुआ जो सूरम तत्त्व है वह हेतुओं से खण्डित नहीं हो सकता, अतः जो सूरम तत्त्व है उसको जिनेन्द्रदेव की आझानुसार प्रहण करना चाहिये। क्योंकि श्रीजिनेन्द्र अन्यथावादी (भूठा उपदेश देनेवाले) नहीं हैं॥१॥' इस श्लोक के अनुसार पदार्थ का निश्चय करना, 'आझाविचय' प्रथम धर्मध्यान कहलाता है। उसी प्रकार भेद—समेद—रत्नत्रय की भावना के बल से हमारे अथवा अन्य जीवों के कर्मों का नाश कब होगा, इस प्रकार का चिन्तवन 'अपायविचय' दूसरा धर्मध्यान जानना चाहिये। शुद्ध निश्चयनय से यह जीव

पश्चादनादिकर्मग्रन्थवशेन पापस्योद्येन नारकादिदुःखविपाकफलमनुभवति, पुर्ग्यो-द्येन देवादिसुखविपाकमनुभवतीति विचारणं विपाकविचयं विद्रोयम् । पूर्वोक्त-लोकानुप्रेचाचिन्तनं संस्थानविचयम् । इति चतुर्विधं धर्मध्यानं भवति ।

श्रथ पृथक्तवितर्कवीचारं एकत्विवतर्कावीचारं स्टमिक्रथाप्रतिपातिसं इं
च्युपरतिक्रयानिवृत्तिसं चेति भेदेन चतुर्विधं शुक्रध्यानं कथयति । तद्यथा—
पृथक्तवितर्कवीचारं तावत्कथ्यते । द्रव्यगुणपर्यायाणां भिन्नत्वं पृथक्त्वं भएयते,
स्वशुद्धात्मानुभूतिलच्चणं भावश्रुतं तद्धाचकमन्तर्जन्यवचनं वा वितर्को भएयते,
श्रमीहित्वृच्यार्थान्तरपरिणमनम् वचनाद्वचनान्तरपरिणमनम् मनोवचनकाययोगेषु योगाद्योगान्तरपरिणमनं वीचारो भएयते । श्रयमत्रार्थः—यद्यपि ध्याता
पुरुषः स्वशुद्धात्मसंवेदनं विहाय बिहिश्चन्तां न करोति तथापि यावतांशेन स्वरूपे
स्थिरत्वं नास्ति तावतांशेनानीहितवृच्या विकल्पाः स्फुरन्ति, तेन कारणेन पृथक्तववितर्कवीचारं ध्यानं भएयते । तच्चोपशमश्रेणिविवद्यायामपूर्वोपशमकानिवृच्युपशमकस्च्मसाम्परायोपशमकोपशान्तकषायपर्यन्तगुणस्थानचतुष्टये भवति । चपक-

शुभ-अशुभ कर्मी के उदय से रहित है, फिर भी अनादि कर्म-बन्ध के कारण पाप के उदय से नारक आदि के दु:खाहप फल का अनुभव करता है और पुण्य के उदय से देव आदि के सुखहप विपाक को भोगता है; इस प्रकार विचार करना सो 'विपाकविचय' तीसरा धर्म-ध्यान जानना चाहिये। पहले कही हुई लोकानुप्रेचा का चितवन करना, 'संस्थानविचय' चौथा धर्मध्यान है। इस तरह चार प्रकार का धर्मध्यान होता है।

त्रव १. पृथक्तवितर्कवीचार, २. एकत्विवतर्कं त्रवीचार, ३. स्इमिक्रियाप्रतिपाति, ४. व्युपरतिक्रयानिवृत्ति, ऐसे चार प्रकार के शुक्लध्यान को कहते हैं। 'पृथक्तविचार' प्रथम शुक्तध्यान का कथन करते हैं। द्रव्य, गुगा और पर्याय के भिन्नपने को 'पृथक्तव' कहते हैं। निज-शुद्ध-त्र्यात्मा का अनुभवरूप भावश्रुत को और निज-शुद्ध-त्र्यात्मा को कहनेवाले त्र्यन्तराजल्यरूप वचन को 'वितर्क' कहते हैं। इच्छा विना ही एक त्र्यर्थ से दूसरे त्रार्थ में, एक वचन से दूसरे वचन में, मन वचन काय इन तीनों योगों में से किसी एक योग से दूसरे योग में, जो परिण्यमन (पलटन) है, उसको 'वीचार' कहते हैं। इसका यह त्रार्थ है—यद्यपि ध्यान करनेवाला पुरुष निज-शुद्ध-त्र्यात्मसंवेदन को छोड़कर बाह्य पदार्थों की चिन्ता नहीं करता, तथापि जितने त्रांशों से स्वरूप में स्थिरता नहीं है उतने त्रांशों से त्रानिच्छत-वृत्ति से विकल्प उत्पन्न होते हैं, इस कारण इस ध्यान को 'पृथक्तव्यवितर्कवीचार' कहते हैं। यह प्रथम शुक्तध्यान उपशम श्रेणी की विवद्या में त्रापृर्वकरण—उपशमक, त्रानिवृत्तिकरण-उपशमक, सून्तमसाम्पराय-उपशमक और उपशान्तकषाय, इन ( म, ६, १०, ११ ) चार गुण-

श्रेगयां पुनरपूर्वकरणज्ञपकानिवृत्तिकरणज्ञपकस्टमसाम्परायज्ञपकामिधानगुणस्थान-त्रये चेति प्रथमं शुक्रध्यानं व्याख्यातम् ।

निजशुद्धात्मद्रव्ये वा निर्विकारात्मसुखसंवित्तिपर्याये वा निरुपाधिस्वसंवे-दनगुणे वा यत्रैकस्मिन् प्रवृत्तं तत्रैव वितर्कसंज्ञेन स्वसंवित्तिलक्षणभावश्रुतवलेन स्थिरीभूयावीचारं गुणद्रव्यपर्यायपरावर्तानं न करोति यत्तदेकत्ववितर्कावीचारसंज्ञं चीणकषायगुणस्थानसम्भवं द्वितीयं शुक्रध्यानं भएयते । तेनैव केवलज्ञानोत्पत्तिः इति । त्रथ स्ट्मकायक्रियाव्यापारस्पं च तद्प्रतिपाति च स्ट्मिक्रियाप्रतिपातिसंज्ञं वृतीयं शुक्रध्यानम् । तच्चोपचारेण सयोगिकेवलिजिने भवतीति । विशेषेणोपरता निवृत्ता क्रिया यत्र तद् व्युपरतिक्रयं च तदनिवृत्ति चानिवर्तकं च तद्व्युपरतिक्रया-निवृत्तिसंशं चतुर्थं शुक्लध्यानं । तच्चोपचारेणायोगिकेवलि जिने भवतीति । इति संचेपेणागमभाषया विचित्रध्यानं व्याख्यातम् ।

अध्यात्मभाषया पुनः सहजशुद्धपरमचैतन्यशालिनि निर्भरानन्दमालिनि भगवति निजात्मन्युपादेयबुद्धिं कृत्वा पश्चादनन्तज्ञानोऽहमनन्तसुखोऽहमित्यःदि-

स्थानों में होता है। चपकश्रेणी की विवत्ता में अपूर्वकरणचपक, अनिवृत्तिकरणचपक और सूक्कसाम्परायचपक नामक, ( ८, ६, १० ) इन तीन गुणस्थानों में होता है। इस प्रकार प्रथम शुक्कध्यान का व्याख्यान हुआ।

तिज-शुद्ध-आत्मद्रव्य में या विकार रहित आत्मसुख-अनुभवरूप पर्याय में, या उपाधिरहित स्वसंवेदन गुणा में, इन तीनों में से जिस एक द्रव्य, गुणा या पर्याय में (जो ध्यान) प्रवृत्त होगया और उसी में वितर्क नामक निजात्मानुभवरूप भावश्रुत के बल से स्थिर होकर अवीचार अर्थात् द्रव्य, गुण, पर्याय में परावर्त्तन नहीं करता, वह "एकत्व-वितर्क अवीचार" नामक, चीणकषाय (१२ वें) गुणस्थान में होनेवाला, दूसरा शुक्रध्यान कहलाता है। इस दूसरे शुक्रध्यान से ही केवलज्ञान की उत्पत्ति होती है। अब सूद्रम काय की क्रिया के व्यापाररूप और अप्रतिपाति (कभी न गिरे) ऐसा "सूद्रमिक्रयाप्रतिपाति" नामक तीसरा शुक्रध्यान है। वह उपचार से सयोगिकेवलिजिन (१३ वें) गुणस्थान में होता है। विशेषरूप से उपरत अर्थात् दूर होगई हैं क्रिया जिसमें वह व्युपरतिकय है; व्युपरतिकय हो और अनिवृत्ति अर्थात् निवृत्ति न हो (मुक्त न हुआ हो), वह "व्युपरतिकयानिवृत्ति" नामा चतुर्थ शुक्रध्यान है। वह उपचार से अयोगि केविल जिन के (१४ वें गुणस्थान में) होता है। आगम भाषा से नाना प्रकार के ध्यानों का संचेप से कथन हुआ।

ऋध्यातम भाषा सं, सहज-शुद्ध-परम-चैतन्यशाली तथा परिपूर्ण आनन्द का धारी भगवान् निज आत्मा में उपादेयबुद्धि (निज-शुद्ध-आत्मा ही श्राह्य है) करके, फिर 'मैं भावनारूपमभ्यन्तरधर्मध्यानग्रुच्यते । पञ्चपरमेष्ठिभक्त्यादितद्वुक्रुलश्चभानुष्ठानं प्रन-विहिरङ्गधर्मध्यानं भवति । तथैव स्वशुद्धात्मनि निर्विकन्पसमाधिलत्त्रणं शुक्रध्यानम् इति । श्रथवा "पदस्यं मन्त्रवाक्यस्यं पिगडस्यं स्वात्मचिन्तनम् । रूपस्यं सर्व-चिद्र्षं रूपातीतं निरञ्जनम् ।१।" इति श्लोककथितक्रमेश्व विन्त्रिक्यानं ज्ञात्व्यमिति ।

त्रवेषु विपरीताभिनिवेशजनको मोहो दर्शनमोहो मिथ्यात्विमिति यावत् । निर्विकार-स्वसंवित्तिलच्यावीतरागचारित्रप्रच्छादकचारित्रमोहो रागद्वे पौ मएयेते । चारित्रमोहो शब्देन रागद्वे पौ कथं भएयेते ? इति चेत् — कषायमध्ये क्रोधमानद्वयं द्वेषाङ्गम् , मायालोभद्वयं च रागाङ्गम् , नोकषायमध्ये तु स्नीपुनपुंगकवेदत्रयं हास्यरिद्धयं च रागाङ्गम् , त्रारतिशोकद्वयं भयज्ञगुष्साद्वयं च द्वेषाङ्गमिति ज्ञातन्यम् । अत्राह्वशिष्यः — रागद्वेषादयः कि कर्मजनिताः कि जीवजनिता इति ? तत्रोत्तरम् — स्नी-पुरुषसंयोगोत्त्वन्नपुत्र इव सुधाहरिद्वासंयोगोत्त्वनवर्णविशेष इवोभयसंयोगजनिता

श्रनन्त ज्ञानमयी हूं, में अनन्त सुखरूप हूँ 'इत्यादि भावनारूप श्रन्तरङ्ग धर्मध्यान है। पंचपरमेष्टियों की भक्ति आदि तथा उसके अनुकूल शुभ अनुष्ठान का करना बहिरङ्ग धर्मध्यान है। उसी प्रकार निज-शुद्ध-आत्मा में विकल्परहित समाधिरूप शुक्लध्यान है। अथवा "मन्त्र-वाक्यों में स्थित 'पदस्थध्यान' है, निज आत्मा का चितवन 'पिएडस्थध्यान' है, सर्वचिद्रूप का चिन्तवन 'रूपस्थध्यान' है और निरंजन का ध्यान 'रूपातीत' ध्यान है। १।" इस स्रोक में कहे हुए कम के अनुसार अनेक प्रकार का ध्यान जानना चाहिये।

अब ध्यान के प्रतिबन्धक (रोकनेवाले) मोह, राग तथा द्वेष का स्वरूप कहते हैं।
शुद्ध आत्मा आदि तत्त्वों में विपरीत अभिप्राय को उत्पन्न करनेद ता मोह, दर्शनमोह अथवा
मिध्यात्व है। निर्विकार-निज-आत्मानुभवरूप वीतराग चारित्र को ढकने वाला चारित्रमोह
अथवा राग-द्वेष कहलाता है। प्रश्न—चारित्रमोह शब्द से राग द्वेष कैसे कहे गये?
उत्तर—कषायों में क्रोध-मान ये दो द्वेष अंश हैं और माया-लोभ ये दोनों राग अंश हैं।
नोकषायों में स्त्रीवेद, पु'वेद, नपुं सकवेद ये तीन तथा हास्य-रित ये दो, ऐसी पांच नोकषाय
राग के अंश; अरित-शोक ये दो, भय तथा जुगुप्सा ये दो, इन चार नोकषायों को द्वेष का
अंश जानना चाहिये।

शिष्य पूछता है—राग-द्वेष आदि, कर्मों से उत्पन्न हुए हैं या जीव से ? इसका उत्तर—क्षी और पुरुष इन दोनों के संयोग से उत्पन्न हुए पुत्र के समान, चूना तथा हल्दी इन दोनों के मेल से उत्पन्न हुए लाल रङ्ग की तरह, राग द्वेष आदि जीव और कर्म इन दोनों इति । पश्चान्नयविवद्यावशेन विविच्चतैकदेशशुद्धनिश्चयेन कर्मजनिता भएयन्ते । तथैवाशुद्धनिश्चयेन जीवजनिता इति । स चाशुद्धनिश्चयः शुद्धनिश्चयापेद्यया व्यवहार एव । अथ मतम् — साचाच्छुद्धनिश्चयनयेन कस्येति पृच्छामो वयम् । तत्रोत्तरम् — साचाच्छुद्धनिश्चयेन स्त्रीषुरुषसंयोगरिहतपुत्रस्येव, सुधाहिरद्रासंयोगरिह-तरङ्गविशेषस्येव तेषामुत्पत्तिरेव नास्ति कथमुत्तरं प्रयच्छाम इति । एवं ध्यातृच्या-ख्यानमुख्यत्वेन तद्वयाजेन विचित्रध्यानकथनेन च सत्रं गतम् ॥ ४८ ॥

अतः ऊर्ध्व पदस्थं ध्यानं मन्त्रवाक्यस्थं यदुक्तं तस्य विवरणं कथयति :---

पणतीससोलञ्जष्यणचउदुगमेगं च जवह ज्माएह। परमेट्टिवाचयाणं त्रयणं च गुरूवएसेण।। ४६॥

पश्चित्रिंशत् षोडश षट् पञ्च चत्वारि द्विकं एकं च जपत ध्यायतः। परमेष्ठिवाचकानां श्रन्यत् च गुरूपदेशेन ॥ ४६॥

के संयोग से उत्पन्न हुए हैं। नय की विवच्ना के अनुसार, विविद्य एकदेश शुद्ध-निश्चय-नय से तो राग-द्धेष कर्मजनित कहलाते हैं। अशुद्ध-निश्चयनय से जीवजनित कहलाते हैं। यह अशुद्ध-निश्चयनय, शुद्ध-निश्चयनय की अपेन्ना से व्यवहारनय ही है। शङ्का—साचात् शुद्ध-निश्चयनय से ये राग-द्धेष किसके हैं; ऐसा हम पूछते हैं ? समाधान—स्थ्री और पुरुष के संयोग विना पुत्र की अनुत्पत्ति की मांति और चूना व हल्दी के संयोग विना लाल रङ्ग की अनुत्पत्ति के समान साचात् शुद्ध-निश्चयनय की अपेन्ना से इन राग द्धेषादि की उत्पत्ति ही नहीं होती। इसलिये हम तुम्हारे प्रश्न का उत्तर ही कैसे देवें। (जैसे पुत्र न केवल स्त्री से ही होता है और न केवल पुरुष से ही होता है, किन्तु स्त्री य पुरुष दोनों के संयोग से उत्पन्न होता है; इसी प्रकार राग द्धेष आदि न केवल कर्मजनित ही हैं और न केवल जीवजनित ही हैं, किन्तु जीव और प्रद्गल दोनों शुद्ध हैं और इनके संयोग का अथाव है। इसिवयनय की दृष्टि में जीव और पुद्गल दोनों शुद्ध हैं और इनके संयोग का अथाव है। इसिवये साचात् शुद्ध-निश्चयनय की अपेना राग द्वेष आदि की उत्पत्ति ही नहीं है)। इस प्रकार ध्याता (ध्यान करनेवाले) के व्याख्यान की प्रधानता से तथा उसके आश्रय से विचित्र ध्यान के कथन से यह गाथासूत्र समात्र हुआ।। ४८।

श्रव त्रांगे 'मन्त्रवाक्यों में स्थित जो पदस्थ ध्यान कहा गया है, उसका वर्णन करते हैं-

गाथार्थ :--पंच परमेष्टियों को कहनेवाले पैंतीस, सोलह, छ:, पाँच, चार, दो और एक अज्ञररूप मन्त्रपद हैं, उनका जाप्य करो और ध्यान करो; इनके अतिरिक्त अन्य मन्त्र-पदोंको भी गुरु के उपदेशानुसार जपो और ध्यानो ॥ ४६ ॥

व्याख्या—''पणतीत'' 'णमो ऋरिहंताखं, समो सिद्धाखं, समो श्रायरियाखं, समो उवज्कायासं, समो लोए सव्वसाहृसं' एतानि पश्चित्रंशद्वरासि सर्वपदानि भएयन्ते । ''सोल'' 'ऋरिहंत-सिद्ध-श्रायरिय-उवज्काय-साहृ' एतानि पोडशाचरासि नामपदानि भएयन्ते । ''छ'' 'श्ररिहन्तसिद्ध' एतानि पडचाचरासि ऋहित्सद्धयोनीम-पदे ह्रे भएयेते । ''पण'' 'श्र सि श्रा उ सा' एतानि पञ्चाचरासि श्रादिपदानि भएयन्ते । ''चउ'' 'श्ररिहंत' इदमचरचतुष्टयमहितो नामपदम् । ''दुगं'' 'सिद्ध' इत्यचरद्धयं सिद्धस्य नामपदम् । ''एगं च'' 'श्र' इत्येकोचरमहित श्रादिपदम् । श्रायत्या तह उवज्काया । श्रीयणो पढमक्खरित्रं चित् ? ''श्ररिहंता श्रायरिया तह उवज्काया । श्रीयणो पढमक्खरित्रं एपएणो श्रोंकारो पंच परमेही । १।'' इति गाथाकथितप्रथमाचराणां 'समानः सवर्णे दीर्घोभवति' 'परश्च लोपम्' 'उवर्णे श्रो' इति स्वरसन्धिवधानेन 'श्रों' शब्दो निष्पद्यते । कस्मादिति ? 'जबह जक्काएह' एतेषां पदानां सर्वमंत्रवादपदेषु मध्ये सारभूतानां इहलोकपरलोके-ष्टफलप्रदानामर्थं ज्ञात्वा परचादनन्तज्ञानादिगुखस्मरखरूपेण वचनोञ्चारखेन च

वृत्त्यर्थ :-- ''पणतीस'' 'णमो ऋरिहंताणं गमो सिद्धाणं गमो आयरियाणं गमो उचडमायाएं एमो लोए सब्बसाहू एं ये पैतीस अन्नर 'सर्वपद' कहलाने हैं। "सोल" 'अरिहंत सिद्ध त्रायरिय उवज्काय साहु' ये १६ श्रज्ञर पंचपरमेष्टियों के नाम पद कहलाते हैं। "छ" 'श्ररिहंतसिद्ध' ये छ: ऋत्रर-ऋर्हेन्त-सिद्ध इन दो परमेष्टियों के नाम पद कहे जाते हैं। "पए" 'त्र सि त्रा उ सा' ये पंच ऋत्तर पंच परमेष्ठियों के त्रादि-पद कहलाते हैं। "चउ" 'श्ररिहंत' ये चार श्रज्ञर श्रहीत परमेष्ठी के नामपद हैं। ''दुगं'' 'सिद्ध' ये दो श्रज्ञर सिद्ध परमेष्टी के नामपद हैं। "एगं च" 'श्र' यह एक ऋत्तर ऋहुँ परमेष्टी का ऋादिपद है; अथवा 'ऋों' यह एक ऋचर पाँचों परमेष्ठियों के ऋादि-पदस्वरूप हैं । प्रश्न—'ऋों' यह पंच-परमेष्ठियों के ऋादिपद रूप कैसे है ? उत्तर—"ऋरिहंत का प्रथम ऋत्तर 'ऋ', ऋशरीर (सिद्ध) का प्रथम अत्तर 'ऋ', आचार्य का प्रथम ऋत्तर 'ऋा', उपाध्याय का प्रथम ऋत्तर 'उ', मुनि का प्रथम अत्तर 'म्' इस प्रकार इन पांचों परमेष्टियों के प्रथम अत्तरों से बना हुआ 'ओंकार' है, वहीं पंचपरमें ष्टियों के नाम का आदिपद है।" इस प्रकार गाथा में कहे हुए जो प्रथम अत्तर ( ऋ ऋ ऋ। उम् ) हैं, इनमें पहले 'समानः सवर्णे दीर्घी भवति' इस सूत्र से 'ऋ ऋ ऋ।' मिलकर दीर्घ 'आ' बनाकर 'परश्च लोपम' इससे पर अत्तर 'आ' का लोप करके आ अ आ इन तीनों के स्थान में एक 'ऋा' सिद्ध किया फिर "उवर्णे ऋो" इस सूत्र से 'ऋाउ' के स्थान में 'त्रो' बनाया ऐसे स्वरसंधि करने से 'त्रोम्' यह शब्द निस्पन्न हुन्त्रा। किस कारण ? "जवह अक्षाएह" सब मन्त्रशास्त्र के पदों में सारभूत इस लोक तथा परलोक में इष्ट फल को देने वाले इन पदों का अर्थ जानकर फिर अनन्त-ज्ञान आदि गुणों के स्मरण रूप वचन का

जापं कुरुत । तथैव शुभोपयोगरूपत्रिगुप्तावस्थायां मौनेन ध्यायत । पुनरपि कथम्भू-तानां ? 'परमेद्विवाचयाखं' 'अरिहंत' इति पदवाचकमनन्तज्ञानादिगुण्युक्तोऽर्हद्वा-च्योऽभिधेय इत्यादिरूपेणा पश्चपरमेष्ठिवाचकानां । 'श्रग्णां च गुरूवएसेणा' अन्य-दपि द्वादशसदस्त्रप्रमितपञ्चनमस्कारग्रन्थकथितक्रमेणा लघुसिद्धचक्रं, षृहत्सिद्धचक्र-मित्यादिदेवाचनविधानं भेदाभेदरत्नत्रयाराधकगुरुप्रसादेन ज्ञात्वा ध्यातच्यम् । इति पदस्थध्यानस्वरूपं च्याख्यातम् ॥ ४८ ॥

एवमनेन प्रकारेणा "गुप्तेन्द्रियमना घ्याता घ्येयं वस्तु यथास्थितम् । एका-प्रिनन्तनं घ्यानं फलं संवर्रनिर्जरौ ॥ १ ॥" इति स्त्रोककथितलचणानां घ्यातृध्येय-ध्यानफलानां संचेपव्याख्यानरूपेण गाथात्रयेण द्वितीयान्तराधिकारे प्रथमं स्थलं गतम् ।

श्रतः परं रागादिविकस्पोपाधिरहितनिजपरमात्मपदार्थभावनोत्पन्नसदा-नन्दैकलच्चसुखामृतरसास्वादतृप्तिरूपस्य निश्चयध्यानस्य परम्परया कारसभृतम् यच्छुभोपयोगलच्चर्यं व्यवहारध्यानं तद्ध्येयभ्तानां पंचपरमेष्टिनां मध्ये तावदर्दत्-

उचारण करके जाप करो । इसी प्रकार शुभोपयोगहए त्रिगुण्त (मन वचन काय इन तीनों की गुष्ति) अवस्था में मौतपूर्वक (इन पदों का) ध्यान करो । फिर किन पदों को जपें, ध्यावें ? "परमेट्टिवाचयाएं" 'अरिहंत' पद वाचक है और अनन्त ज्ञान आदि गुणों से युक्त 'श्रीअर्हत' इस पद का वाच्य व अभिधेय (कहा जानेवाला) है; आदि प्रकार से पंचपरमेट्टियों के वाचकों को जपो । "अरुणं च गुरूवएसेण" पूर्वोक्त पदों से अन्य का भी तथा बारहहजार क्षोक प्रमाण पंचनमस्कारमहात्म्य नामक प्रन्थ में कहे हुए कम से लघुसिद्धचक, वृहत्-सिद्धचक इत्यादि देवों के पूजन के विधान का, भेदाभेद-रत्नत्र के अराधक गुरू के प्रसाद से जानकर, ध्यान करना चाहिए । इस प्रकार पदस्थ ध्यान के स्वरूप का कथन किया ॥४६॥

इस प्रकार "पांचों इन्द्रियों और मन की रोकने वाला ध्याता (ध्यान करने वाला) है; यथास्थित पदार्थ, ध्येय है; एकाप्र चिन्तन ध्यान है; संवर तथा निर्जरा ये दोनों ध्यान के फल हैं ।। १ ।।" इस ऋोक में कहे हुए लच्चण वाले ध्याता, ध्येय, ध्यान और फल का संदोष से कथन करने वाली तीन गाथाओं से द्वितीय अन्तराधिकार में प्रथम स्थल समाप्त हुआ।

अब इसके आगे राग आदि विकल्प रूप उपाधि से रहित निज-परमात्म-पदार्थ की भावना से उपान्न होने वाले सदानन्द एक लक्षण वाले सुखामृत रसास्वाद से तृप्ति रूप निश्चय-ध्यान का परम्परा से कारणभूत जो शुभोपयोग लक्षण वाला व्यवहार ध्यान है उसके ध्येयभूत पंच-परमेष्टियों में से प्रथम ही जो आईत् परमेष्टी हैं उनके स्वरूप को कहता हूँ, यह

स्वरूपं कथयामीत्येका पातनिका । द्वितीया तु पूर्वस्त्रोदितसर्वपदनामपदादिपदानां वाचकभूतानां वाच्या ये पश्चपरमेष्ठिनस्तव्च्याख्याने क्रियमाणे प्रथमतस्ताविक्षन-स्वरूपं निरूपयामि । त्रथवा तृतीया पातनिका पदस्थपिएडस्थरूपस्थध्यानत्रयस्य ध्येयभूतमईत्सर्वज्ञस्वरूपं दर्शयामीति पातनिकात्रयं मनसि धृत्वा भगवान् सत्रमिदं प्रतिपादयति :—

> णहुचदुवाइकम्मो दंसणसुहणायावीरियमईश्रो । सुहदेहत्थो श्रप्पा सुद्धो श्ररिहो विचितिञ्जो ॥ ५०॥

नष्टचतुर्घातिकम्मी दर्शनसुखज्ञानवीर्यमयः। ग्रुभदेहस्थः श्रात्मा शुद्धः श्रर्हन् विचिन्तनीयः॥ ५०॥

व्याख्या — "ग्रहुचदुघाइकम्मो" निश्चयरत्नत्रयात्मकशुद्धोपयोगध्यानेन पूर्व घातिकमीग्रुख्यभूतमोहनीयस्य विनाशनात्तदनन्तरं ज्ञानदर्शनावरणान्तरायसंज्ञ-युगपद्घातित्रयविनाशकत्वाच्च प्रगण्यचतुर्घातिकमी । "दंसगासुहणाणवीरियम-ईश्रो" तेनैव घातिकमीभावेन लब्धानन्तचतुष्यय्वात् सहजशुद्धाविनश्वरदर्शन-ज्ञानसुखवीर्यमयः । "सुहदेहत्थो" निश्चयेनाशरीरोऽपि व्यवहारेण सप्तधातुरहित-

एक पातिनका है। पूर्व गाथा में कहे हुए सर्वापद-नामपद-छादिपदस्प वाचकों के वाच्य जो पंच-परमेष्ठी, उनका व्याख्यान करने में प्रथम ही श्री जिनेन्द्र के स्वरूप को निरूपण करता हूँ, यह दूसरी पातिनका है। अथवा पदस्थ, पिंडस्थ तथा रूपस्थ इन तीन ध्यानों के ध्येयभूत श्री ऋहत सर्वोज्ञ के स्वरूप को दिखलाता हूं, यह तीसरी पातिनका है। इस प्रकार इन पूर्वोक्त तीनों पातिनकाओं को मन में धारण करके सिद्धान्तदेव श्री नेमिचन्द्र आचार्य इस अप्रिम गाथासूत्र का प्रतिपादन करते हैं:—

गाथार्थः —चार घातिया कर्मों को नष्ट करने वाले, श्रनन्त-दर्शन-सुख-ज्ञान श्रौर वीर्थं के घारक, उत्तम देह में विराजमान श्रौर शुद्ध-श्रात्मस्वरूप श्रिरहंत का ध्यान करना चाहिये॥ ४०॥

वृत्त्यर्थं:—"णहुचदुघाइकम्मो" निश्चयरत्नत्रय स्वरूप शुद्धोपयोगमयी ध्यान के द्वारा पहले घातिया कर्मों में प्रधान मोहनीयकर्म का नाश करके, पश्चात् ज्ञानावरण्-दर्शनावरण तथा श्रन्तराथ इन तीनों ही घातिया कर्मों का एक ही साथ नाश करने से, जो चारों घातिया कर्मों का नष्ट करने वाले हो गये हैं। "दंसणसहणाणवीरियमईश्रो" उन घातिया कर्मों के नाश से उत्पन्न श्रनन्त चतुष्ट्य (श्रनन्त ज्ञान, श्रनन्त दर्शन, श्रनन्त सुख, श्रनन्त वीर्य) के धारक होने से स्वभाविक-शुद्ध-श्रविनाशी-ज्ञान-दर्शन-सुख-वीर्यमयी हैं।

दिवाकरसहस्रभासुरपरमौदारिकश्गरीरत्वात् शुभदेहस्थः । "सुद्धो" "ज्ञुधा तृषा भयं द्वेषो रागो मोहश्च चिन्तनम् । जरा रुजा च मृत्युश्च खेदः खेदो मदोऽरितः ।। १ ।। विस्मयो जननं निद्रा विषादोऽष्टादश स्मृताः । एतैदों पैविनिर्मुक्तः सो अयमाप्तो निरञ्जनः ।। २ ।।" इति श्लोकद्वयकथिताष्टादशदोषरिहतत्वात् शुद्धः । "अप्पा" एवं गुणविशिष्ट आत्मा । "अरिहो" अरिशब्दवाच्यमोहनीयस्य, रजःशब्दवाच्यज्ञानदर्शनावरणाद्वयस्य, रहस्यशब्दवाच्यानतर।यस्य च हननाद्विनाशात् सकाशात् इन्द्रादिविनिर्मितां गर्भावतरणाजनमाभिषेकिनिःकमणाकेवलज्ञानोत्पत्तिनिर्माणाभिषानपञ्चमहाकल्याण्यस्यां प्जामहिति योग्यो भवति तेन कारणेन अर्हन् भएयते । 'विचिन्तिज्ञो' इत्युक्तविशेषणीविशिष्टमाप्तागमप्रभृतिगृन्थकथितवीतराग-सर्वज्ञावष्टितस्य स्यामानमहंतं जिनभद्वारकं पदस्थिष्डस्थरूपस्थष्याने स्थित्वा विशेषण चिन्तयत ध्यायत हे भच्या युयमिति ।

अत्रावसरे भट्टचार्वाकमतं गृहीत्वा शिष्यः पूर्वपत्तं करोति । नारित सर्वज्ञोऽनुपलब्धेः । खरविषाणवत् ? तत्र प्रत्युत्तरम्—किमत्र देशेऽत्र काले अनु-

'सहदेहत्थों' निश्चयनय से शरीर रहित हैं तो भी व्यवहारतय की अपेक्षा, सात धातुओं (कुधातु) से रहित व हजारों सूर्यों के समान दैदीप्यमान ऐसे परम औदारिक शरीर वाले हैं, इस कारण शुभदेह में विराजमान हैं। "सुद्धों"— 'ज़ुधा १, तृषा २, भय २, द्वेष ४, राग ४, मोह ६, चिंता ७, जरा ५, रुजा (रोग) ६, मरण १०, स्वेद (पसीना) ११, खेद १२, मद १३, अरित १४, विस्मय १४, जन्म १६, निद्रा १७ और विषाद १६; इन १८ दोषों से रहित निरंजन आप्त श्री जिनेन्द्र हैं। २।' इस प्रकार इन दो श्रोकों में कहे हुए अठारह दोषों से रहित होने के कारण 'शुद्ध' हैं। 'अप्पा' पूर्वोक्त गुणों की धारक आत्मा है। 'आरिहो'— 'अरि' शब्द से कहे जाने वाले मोहनीय कर्म का, 'रज' शब्द से वाच्य ज्ञानावरण और दर्शनावरण इन दोनों कर्मों का तथा 'रहस्य' शब्द का वाच्य अन्तरायकर्म, इन चारों कर्मों का नाश करने से इन्द्र आदि द्वारा रची हुई गर्मावतार-जन्माभिषेक-तपकल्याण-केवलज्ञानो-त्यित और निर्वाण समय में होने वाली पांच महाकल्याण रूप पूजा के योग्य होते हैं, इस कारण 'अर्हन' कहलाते हैं। 'विचितिज्ञो' हे भव्यो! तुम पदस्थ, पिंडस्थ व रूपस्थ ध्यान में स्थित होकर, आप्त-उपदिष्ट आगम आदि प्रन्थ में कहे हुए तथा इन उक्त विशेषणों सहित वीतराग-सर्वोद्ध आदि एक हजार आठ नाम वाले आहैत जिन—भट्टारक का विशेष रूप से चिन्तवन करी।

इस अवसर पर मट्ट और चार्वाक मत का आश्रय लेकर शिष्य पूर्व पत्त करता है— सर्वाज्ञ नहीं है; क्योंकि, उसकी प्रत्यक्ष उपलब्धि नहीं होती, जैसे गधे के सींग ? उत्तर— पलब्धिः, सर्वदेशे काले वा । यदत्र देशेऽत्र काले नास्ति तदा सम्मत एव । अथ सर्वदेशकाले नास्तीति भएयते तल्लगत्त्रयं कालत्रयं सर्वद्वारहितं कथं झातं भवता। झातं चेत्तिहिं भवानेव सर्वझः । अथ न झातं तिहिं निषेधः कथं क्रियते । तत्र हष्टान्तः—यथा कोऽपि निषेधको घटस्याधारभूतं घटरिहतं भूतलं चत्नुषा दृष्ट्वा परचाद्वदत्यत्र भूतले घटो नास्तीति युक्तम्; यस्तु चत्तुः रहितस्तस्य पुनिरदं वचन-मयुक्तम् । 'तथैव यस्तु जगत्त्रयं कालत्रयं सर्वझरितं जानाति तस्य जगत्त्रयं कालत्रयं कालत्रयंऽपि सर्वझो नास्तीति वक्तुं युक्तं भवति, यस्तु जगत्त्रयं कालत्रयं जानाति स सर्वझिनिषेधं कथमि न करोति । कस्मादिति चेत् १ 'जगत्त्रयकाल-त्रयपित्झानेन स्वयमेव सर्वझत्वादिति ।

श्रथोक्तमनुपलब्बेरिति हेतुवचनं तदप्ययुक्तम् । करमादिति चेत्-किं

सर्वाज्ञ की प्राप्ति क्या इस देश और इस काल में नहीं है या सब देश और सब काल में नहीं है। यदि कहो कि, इस देश और इस काल में सर्वाज्ञ नहीं है, तब तो ठीक ही है, क्योंकि हम भी ऐसा मानते हैं। यदि कहो सर्व देश और सर्वा कालों में सर्वाज्ञ नहीं है, तो तुमने यह कैसे जाना कि तीनों लोक और तीनों काल में सर्वाज्ञ का ध्यभाव है। यदि कहो कि अभाव जान लिया, तो तुम ही सर्वज्ञ हो गये (जो तीन लोक तथा तीन काल के पदार्थों को जानता है वही सर्वज्ञ है सो तुमने यह जान ही लिया है कि तीनों लोक और तीनों कालों में सर्वाज्ञ नहीं है, इसलिये तुम ही सर्वाज्ञ नहीं है' ऐसा निषेध कैसे करते हो? हष्टान्त—जैसे कोई निषेध करने वाला, घट की आधारभूत पृथ्वी को नेत्रों से घट रहित देख कर, फिर कहे कि 'इस पृथ्वी पर घट नहीं है', तो उसका यह कहना ठीक है; परन्तु जो नेत्र-हीन है, उसका ऐसा वचन ठीक नहीं है । इसी प्रकार जो तीन जगत्, तीन काल को सर्वज्ञ रहित जानता है, उसका यह कहना कि तीन जगत् तीन काल में सर्वाज्ञ नहीं, उचित होसकता है; किंतु जो तीन जगत् तीन काल को जानता है, वह सर्वज्ञ का निषेध किसी भी प्रकार नहीं कर सकता । देशों नहीं कर सकता है तीन जगत् तीन काल को जानने से वह स्वयं सर्वाज्ञ होगया, अतः वह सर्वज्ञ का निषेध नहीं कर सकता ।

सर्वाज्ञ के निषेध में 'सर्वाज्ञ की अनुपलिध' जो हेतु वाक्य है, वह भी ठीक नहीं। क्यों ठीक नहीं ? उत्तर यह है—क्या अपके ही सर्वाज्ञ की अनुपलिध (अप्राप्ति) है या तीन

१ तथा योसी जगत्त्रयं कालत्रय सर्वज्ञरहितं प्रत्यक्षेसा जानाति स एव सर्वज्ञनिषेघे समर्थो, न चान्यो-न्ध इव, यस्तु जगत्त्रयं कालत्रयं जानाति स सर्वज्ञनिषेघं कथमपि न करोति । कस्मात् ? जगत्-त्रयकालत्रयविषयपरिज्ञान सहितस्वेन स्वमेव सर्वज्ञत्वादिति । (पंचास्तिकाय तात्पर्यं दृत्तिः गा० २६) २ 'न जानाति' इति पाठान्तरं । ३ 'कि भवतामनुपलब्धेः जगत्त्रय' इति पाठान्तरं ।

भवतामनुपलिधः, किं जगत्त्रयकालत्रयविष्ठिरुषाणां वा १ यदि भवतामनुपलिधस्तावता सर्वज्ञाभावो न सिध्यति, भवद्भिरनुपलभ्यमानानां परकीयिचित्तधृतिपरमाणवादिस्चमपदार्थानामिव । अथवा जगत्त्रयकालत्रयविष्ठिरुषाणामनुपलिधस्तत्कथं ज्ञातं भवद्भिः । ज्ञातं चेत्तिः भवन्त एव सर्वज्ञा इति पूर्वमेव भिणातं तिष्ठति । इत्यादिहेतुद्षणं ज्ञातन्यम् । यथोक्तं खरविषाणविदित दृष्टान्तवचनम् तद्प्यनुचितम् । खरे विषाणं नास्ति गवादौ तिष्ठतीत्यत्यन्ताभावो नास्ति यथा तथा सर्वज्ञस्यापि नियतदेशकालादिष्वमावेऽपि सर्वथा नास्तित्वं न भवति इति दृष्टान्तद्षणं गतम् ।

त्रथ मतं — सर्वज्ञविषये वाधकप्रमाणं निराकृतं भवद्भिस्ति सर्वज्ञसद्भाव-साधकं प्रमाणं किम् ? इति पृष्टे प्रत्युत्तरमाह — कश्चित् पुरुषो धर्मी, सर्वज्ञो भवतीति साध्यते धर्मः, एवं धर्मिधर्मसमुदायेन पत्तवचनम् । कस्मादिति चेत्, पूर्वोक्तप्रकारेख बाधकप्रमाखाभावादिति हेतुवचनम् । किंवत्, स्वयमनुभूयमानसुख-दुःखादिवदिति दृष्टान्तवचनम् । एवं सर्वज्ञसद्भावे पत्तहेतुदृष्टान्तरूपेण त्र्यङ्गमनुमानं

जगत् तीन काल के पुरुषों के अनुपलिध है। यदि आपके ही सर्वोज्ञ की अनुपलिध है, तो इतने मात्र से सर्वाज्ञ का अभाव सिद्ध नहीं होता; क्योंकि, जैसे पर के मनोविचार तथा परमारणु आदि की आपके अनुपलिध है, तो भी उनका अभाव सिद्ध नहीं होता। यदि तीन जगत् तीन काल के पुरुषों के 'सर्वाज्ञ' की अनुपलिध्य है, तो इसको आपने कैसे जाना? यदि कहो 'जान लिया' तो आप ही सर्वाज्ञ हुए, ऐसा पहले कहा जा चुका है। इस प्रकार से 'हेतु' में दृषण जानना चाहिए। सर्वाज्ञ के अभाव की िद्धि में जो 'गधे के सींग' का दृष्टान्त दिया था, वह भी ठीक नहीं है। गधे के सींग नहीं हैं, किन्तु गौ आदि के सींग हैं। सींग का जैसे अत्यन्त (सर्वाथा) अभाव नहीं, बैसे ही 'सर्वाज्ञ' का विविद्यत देश व काल में अभाव होने पर भी सर्वाथा अभाव नहीं है। इस प्रकार दृष्टान्त में दृषण आया।

प्रश्न--आपके द्वारा सर्वोज्ञ के सम्बन्ध में बाधक प्रमाण का तो खंडन हुआ, किन्तु सर्वोज्ञ के सद्भाव को सिद्ध करने वाला क्या प्रमाण है ? ऐसा पूछे जाने पर उत्तर देते हैं - 'कोई पुरुष (आत्मा) सर्वोज्ञ है', इसमें 'पुरुष' धर्मी है और 'सर्वज्ञाता', जिसको सिद्ध करना है, वह धर्म है; इस प्रकार 'धर्मी धर्म समुदाय' को पन्न कहते हैं (जिसको सिद्ध करना वह साध्य अर्थात् धर्म है। जिसमें धर्म पाया जावे या रहे, वह धर्मी है। धर्म और धर्मी होनों मिलकर 'पन्न' कहलाते हैं)। इसमें हेतु क्या है ? पूर्वोक्त अनुसार 'वाधक प्रमाण का अमाव' यह हेतु है। किसके समान? अपने अनुभव में आते हुए सुख-दु:ख आदि के समान, यह हृद्यान्त है। इस प्रकार सर्वाञ्च के सद्भाव में पन्न, हेतु तथा हृद्यान्त हुप से तीन अंगों का

विज्ञेयम् । अथवा द्वितीयमनुमानं कथ्यते-रामरावणादयः कालान्तरिताः, मेर्वादयो देशान्तरिता भृतादयो भवान्तरिताः परचेतोवृत्तयः परमाणवादयश्च द्वस्मपदार्था धर्मिणः कस्यापि पुरुषविशेषस्य प्रत्यत्वा भवन्तीति साध्यो धर्म इति धर्मिधर्मसमुदायेन पत्तवत्त्वन्तम् । कस्मादिति चेत्, अनुमानविषयत्वादिति हेतुवचनम् । किवत्, यद्यदनुमानविषयं तत्तत्कस्यापि प्रत्यत्वं भवति, यथाग्न्यादि, इत्यन्वयद्दष्टान्तवचनं । अनुमानवेषयाश्चेति, इत्युपनयवचनम् । तस्मात् कस्यापि प्रत्यत्वा भवन्तीति निगमनवचनं । इदानीं व्यतिरेकद्दष्टान्तः कथ्यते-यन्न कस्यापि प्रत्यत्वं तदनुमानविषयमपि न भवति, यथा खपुष्पादि, इति व्यतिरेकद्दष्टान्तवचनम् । अनुमानविषयाश्चेति पुनरप्युपनयवचनम् । तस्मात् प्रत्यत्वा भवन्तीति पुनरपि निगमनवचनिमिति । किन्त्वनुमानविषयत्वादित्ययं हेतुः, सर्वज्ञस्वरूपे साध्ये सर्वप्रकारेण सम्भवति यतस्ततः कारणात्स्वरूपासिद्धभावासिद्धविशेषणादसिद्धो न भवति । तथेव सर्वज्ञस्वरूपं स्वपत्तं विहाय सर्वज्ञाऽभावं विपत्तं न साध्यति तेन कारणेन विरुद्धो न

धारक अनुमान जानना चाहिये। अथवा सर्वीश के सद्भावं का साधक दूसरा अनुमान कहते हैं। राम और रावण आदि काल से दूर व ढके पदार्थ, मेरु आदि देश से अन्तरित पदार्थ, मृत छादि भव से ढके हुए पदार्थ, तथा पर पुरुषों के चित्तों के विकल्प और परमार्। त्यादि सूहम पदार्थ, ये धर्मी 'किसी भी विशेष-पुरुष के प्रत्यन्न देखने में त्याते हैं', यह उन राम रावणादि धर्मियों में सिद्ध करने योग्य धर्म है; इस प्रकार धर्मी और धर्म के समुदाय से पत्तवचन (प्रतिज्ञा) है। राम रावणादि किसी के प्रत्यन्न क्यों हैं ? 'अनुमान का विषय होने से' यह हेतु-वचन है। किसके समान ? 'जो-जो अनुमान का विषय है, वह-वह किसी के प्रत्यक्त होता है, जैसे—अग्नि आदि', यह अन्वय दृष्टान्त का वचन है। 'देश काल आदि से अन्तरित पदार्थ भी अनुमान के विषय हैं' यह उपनय का वचन है। इसलिये 'राम रायण श्रादि किसी के प्रत्यत्त होते हैं' यह निगमन वाक्य है। श्रव व्यतिरेक दृष्टान्त को कहते हैं—'जो किसी के भी प्रत्यच नहीं होते वे अनुमान के विषय भी नहीं होते; जैसे कि अकाश के पुष्प आदि' यह व्यतिरेक दृष्टान्त का वचन है। 'राम रावण आदि अनुमान के विषय हैं' यह उपनय का वचन है। इसलिये 'राम रावणादि किसी के प्रत्यन्न होते हैं' यह निगमन वाक्य है। 'राम रावणादि किसी के प्रत्यन्न होते हैं, अनुमान के विषय होने से' यहाँ पर 'श्रानुमान के विषय होने से' यह हेतु हैं। सर्वाझ रूप साध्य में यह हेतु सब तरह से सम्मव है; इस कारण यह हेतु स्वरूपासिद्ध, भावासिद्ध, इन विशेष्णों से असिद्ध नहीं है। तथा उक्त हेत्र, सर्वाझ रूप अपने पत्त को छोड़कर सर्वाझ के अभाव रूप विपत्त को सिद्ध नहीं करता, इस कारण विरुद्ध भी नहीं है। और जैसे 'सर्वाज्ञ के सद्भाव रूप अपने पन्न में रहता

१ 'विशेषसाद्यसिद्धो' इति पाठान्तरं

भवति । तथैव च यथा सर्वज्ञसद्भावे स्वपचे वर्तते तथा सर्वज्ञाभावेऽपि विपचेऽपि न वर्तते तेन कारणेना ऽनैकान्तिको न भवति । अनैकान्तिकः कोऽथों ? व्यभि-चारीति । तथैव प्रत्यचादिप्रमाणवाधितो न भवति, तथैव च प्रतिवादिनां प्रत्यसिद्धं सर्वज्ञसद्भावं साध्यति, तेन कारणेनाकिचित्करोऽपि न भवति । एवमसिद्धविरुद्धानैकान्तिकाकिश्चिरकरहेतुदोषरहितस्वात्सर्वज्ञसद्भावं साध्यत्येव । इत्युक्तप्रकारेण सर्वज्ञसद्भावं पच्चहेतुदृष्टान्ते।पनयनिगमनक्ष्येण पञ्चाङ्गमनुमानम् ज्ञातव्यमिति ।

कि च यथा लोचनहीनपुरुषस्यादर्शे विद्यमानेऽपि प्रतिविम्बानां परिज्ञानं न भवति, तथा लोचनस्थानीयसर्वज्ञतागुणरहितपूरुषस्यादर्शस्थानीयवेदशास्त्रे कथितानां प्रतिविम्बस्थानीयपरमाण्याद्यनन्तस्वन्मपदार्थानां कापिकाले परिज्ञानं न भवति । तथाचोक्तं ''यस्य नास्ति स्वयं प्रज्ञा शास्त्रं तस्य करोति किस् । लोचनाभ्यां विहीनस्य दर्पणः किं करिष्यति ॥ १ ॥' इति संवेषेण सर्वज्ञसिद्धिस्त्र बोद्धच्या । एवं पदस्थिपण्डस्थरूपस्थध्याने ध्येयभूतस्य सकलात्मनो जिनभद्धारकः स्य व्याख्यानरूपेण गाथा गता ॥ ५० ॥

है, जैसे सर्जाज्ञ के अभाव रूप विषद्ध में नहीं रहता, इस कारण उक्त हेतु अनैकान्तिक भी नहीं है। अनैकान्तिक का क्या अर्थ है ? 'ज्यभिचारी'। प्रत्यद्ध आदि प्रमाणों से बाधित भी नहीं है, तथा सर्जाज्ञ को न मानने वाले भट्ट और चार्वाक के लिये सर्जाञ्ज के सद्भाव को सिद्ध करता है अतः इन दोनों कारणों से अकिंचित कर भी नहीं है। इस प्रकार से 'अनुमान का विषय होने से' यह हेतु-वचन असिद्ध, विरुद्ध, अनैकान्तिक, अकिंचित्कर रूप हेतु के दृष्णों से रहित है, इस कारण सर्जाञ्ज के सद्भाव को सिद्ध करता ही है। इस प्रकार सर्जाञ्ज के सद्भाव में पद्ध, हेतु, दृष्टान्त, उपनय और निगमन रूप से पांचों अंगों वाला अनुमान जानना चाहिये।

विशेष :--जैसे नेत्रहीन पुरुष को दर्पण के विद्यमान रहने पर मी प्रतिविद्यों का ज्ञान नहीं होता, इसी प्रकार नेत्रों के स्थानभूत सर्वाज्ञताक्ष्य गुण से रहित पुरुष को दर्पण के स्थानभूत वेदशास्त्र में कहे हुए प्रतिविक्यों के स्थानभूत परमाणु आदि अनन्त सूदम पदार्थों का किसी भी समय ज्ञान नहीं होता। ऐसा कहा भी है कि—'जिस पुरुष के स्वयं बुद्धि नहीं है उसका शास्त्र क्या उपकार कर सकता है ? क्योंकि नेत्रों से रहित पुरुष का दर्पण क्या उपकार करेगा ? (अर्थात् कुछ उपकार नहीं कर सकता)। १।' इस प्रकार यहाँ संत्रेष से सर्वोद्य की सिद्धि जाननी चाहिए। ऐसे पदस्थ, पिंडस्थ और रूपत्थ इन तीनों ध्यानों में ध्येयभूत सकल-परमारम-श्रीजिन-भट्टारक के व्याख्यान से यह गाथा समाप्त हुई॥ ४०॥

त्रथ सिद्धसदृशनिजपरमातमतत्त्वपरमसमरसीभावलच्चास्य रूपातीतनिश्चय-ध्यानस्य पारम्पर्येश कारणभूतं मुक्तिगतसिद्धभक्तिरूपं 'शामो सिद्धाशां' इति पदो-च्चारशालच्हां यत्पदस्थं ध्यानं तस्य ध्येयभूतं सिद्धपरमेष्ठीस्यरूपं कथयति :—

> खद्वद्वकम्मदेदी लोयालोयस्स जासत्रो दद्वा । पुरिसायारो अप्पा सिद्धो भाएह लोयसिहरत्थो ॥ ५१ ॥

नष्टाष्टकर्म्मदेहः लोकालोकस्य ज्ञायकः द्रष्टा । पुरुषाकारः श्रात्मा सिद्धः ध्यायेत लोकशिखरस्थः ॥ ५१ ॥

व्याख्या—'शहुद्वकम्मदेहो' शुभाशुभमनोवचनकायक्रियास्त्रपस्य द्वैत-शब्दाभिधेयकर्मकाग्रङस्य निर्मूलनसमर्थेन स्वशुद्धात्मतत्त्वभावनोत्त्रपन्नरागादिवि-कन्योपाधिरहितपरमाह्वादैकलच्चगमुन्दरमनोहरानन्दस्यंदिनिःक्रियाद्वेतशब्दवाच्येन परमज्ञानकाग्रङेन विनाशितज्ञानावरगाद्यष्टकर्मीदारिकादिपश्चदेहत्वात् नष्टाष्टकर्मदेहः। 'लोयालोयस्स जाग्रश्चोदद्वा' पूर्वोक्तज्ञानकाग्रङभावनाफलभूतेन सकलविमलकेवल-ज्ञानदर्शनद्वयेन लोकालोकगतित्रकालवर्त्तिसमस्तवस्तुसम्बन्धिविशेषसामान्यस्वभा-वानामेकसमयज्ञायकदर्शकत्वात् लोकालोकस्य ज्ञाता द्रष्टा भवति । 'पुरिसायारो'

श्रव सिद्धों के समान निज-परमात्म-तत्त्व में परमसमरसी-भाव वाले रूपातीत नामक निश्चय-ध्यान के परम्परा से कारणभूत तथा मुक्ति को प्राप्त, ऐसे सिद्ध परमेष्ठी की भक्तिरूप 'श्मो सिद्धागां' इस पद के उच्चारग्रह्म लच्चग वाला जो पदस्थ-ध्यान, उसके ध्येयभूत सिद्ध-परमेष्ठी के स्वरूप को कहते हैं:--

गाथार्थ :--- ऋष्ट कर्म रूपी शरीर को नष्ट करने वाली, स्रोकालोक-आकाश को जानने-देखने वाली, पुरुषाकार, लोक-शिखर पर विराजमान, ऐसी खात्मा सिद्ध-परमेष्ठी है। अतः तुम सब उन सिद्ध-परमेष्ठी का ध्यान करो।। ४१।।

वृत्त्यर्थं:—'ण्डुहुकम्मदेहों' शुभ-अशुभ मन-वचन और काय की क्रिया रूप तथा है ते शब्द के अभिधेयरूप कर्म समृह का नाश दूरने में समर्थ, निज-शुद्ध-आत्म-स्वरूप की भावना से उत्पन्न, रागादि विकल्परूप उपाधि से रहित, परम आनन्द एक लच्चण वाला, सुन्दर-मनोहर-आनन्द को बहाने वाला, क्रियारहित और अहै ते शब्द का वाच्य, ऐसे परमज्ञानकांड द्वारा ज्ञानावरण आदि कर्म एवं औदारिक आदि पांच शरीरों को नष्ट करने से, जो नष्ट-अष्ट-कर्म-देह है। 'लोयालोयस्स जाग्र देहा' पूर्वोक्त ज्ञानकांड की भावना के फलस्वरूप पूर्ण निर्मल केवलज्ञान और दर्शन दोनों के द्वारा लोकालोक के

निश्चयनयेनातीन्द्रियामूर्त्तपरमचिदुच्छलनिर्भरशुद्धस्वभावेन निराकारोऽपि व्यवहारेण भूतपूर्वनयेन किञ्चिद्वचरमशरीराकारेण गतसिक्थमूषागर्भाकारवच्छायाप्रतिमावद्वा पुरुषाकारः । 'श्रप्पा' इत्युक्तलच्चण श्रात्मा । कि भएयते ? 'सिद्धो' श्रञ्जनसिद्धपा- दुकासिद्धगुटिकासिद्धखङ्गसिद्धमायासिद्धादिलीकिकसिद्धविलच्चणः केवलशानाद्यनन्त- गुणव्यक्तिलच्चणः सिद्धो भएयते । 'साएइ लोयसिहरत्थो' तमित्थंभूतं सिद्ध- परमेष्ठिनं लोकशिखरत्थं दृष्टश्रुतानुभूतपञ्चेन्द्रियभोगप्रभृतिसमस्तमनोरथरूपनाना- विकल्पजालत्यागेन त्रिगुप्तिलच्चणरूपातीत्रध्याने स्थित्वा ध्यायत हे भव्या यूयम् इति । एवं निष्कलसिद्धपरमेष्ठिव्याख्यानेन गाथा गता ॥ ५१ ॥

श्रथ निरुपाधिशुद्धात्मभावनानुभूत्यविनाभूतनिश्चयपश्चाचारलक्षणस्य निश्चयध्यानस्य परम्परया कारणभूतं निश्चयव्यवहारपञ्चाचारपरिणताचार्यभक्तिरूपं 'श्वमी श्रायरियाणं' इति पदोच्चारणलच्चणं यत्पदस्थध्यानं तस्य ध्येयभूतमाचार्य-परमेष्ठिनं कथयति:—

तीन कालवर्ती सर्व पदार्थ सम्बन्धी विशेष तथा सामान्य भावों को एक ही समय में जानने और देखने से, लोकालोफ को जानने—देखनेवाले हैं। "पुरिसायारो" निश्चयनय की दृष्टि से इन्द्रियागोचर—अम् तिक—परमचैतन्य से भरे हुए शुद्ध-स्वभाव की अपेचा आकार रहित हैं; तो भी व्यवहार से भूतपूर्व नय की अपेचा अंतिम शरीर से कुछ कम आकार वाले होने के कारण, मोमरहित मूस के बीच के आकार की तरह अथवा छाया के प्रतिविध के समान, पुरुषाकार है। "अप्या" पूर्वोक्त लच्चणवाली आत्मा; वह क्या कहलाती है ? 'सिद्धो' अञ्जनसिद्ध, पादुकासिद्ध, गुटिकासिद्ध, खड्गसिद्ध और मायासिद्ध आदि लोकिक (लोक में कहे जानेवाले) सिद्धों से विलच्चण केवलज्ञान आदि अनंत गुणों की प्रकटतारूप सिद्ध कहलाती हैं। "माण्ह लोयसिहरत्थों" हे भव्यजनो ! तुम देखे—सुने—अनुभव किये हुए जो पाँचों इन्द्रियों के भोग आदि समस्त मनोरंथरूप अनेक विकल्प-समूह के त्याग द्वारा मनवचन—काय की गुप्तिस्वरूप रूपातीत ध्यान में स्थिर होकर, लोक के शिखर पर विराजमान पूर्वोक्त लच्चणवाले सिद्ध परमेष्ठी को ध्यावो ! इस प्रकार अशरीरी सिद्ध परमेष्टी के व्यान ख्यानरूप यह गाथा समाप्त हुई ॥ ४१ ॥

अब उपाधि रहित शुद्ध-आत्मभावना की चानुभूति ( अनुभव ) का अविनाभूत निश्चय-पंच-आचार-रूप-निश्चय-ध्यान का परम्परा से कारणभूत, निश्चय तथा व्यवहार इन दोनों प्रकार के पाँच आचारों में परिणत (तत्पर वा तल्लीन) ऐसे आचार्य परमेष्ठी की भक्तिरूप और "एमो आयरियाए।" इस पद के उच्चारण-रूप जो पदस्थ ध्यान, उस पदस्थ-• ध्यान के ध्येयभूत आचार्य परमेष्टी के स्वरूप को कहते हैं :— दंसख्याण्यपदायो वीरियचारित्तवरतवायारे । अप्यं परं च जुंजइ सो श्रायरिओ मुखी भोमो ॥ ५२ ॥

दर्शनज्ञानप्रधाने नीर्यचारित्रवरतप त्र्याचारे । त्र्यारमानं परं च युनक्ति सः त्र्याचार्यः मुनिः ध्येयः ॥ ५२ ॥

व्याख्या—'दंसग्रगाग्राग्राद्यां वीरियचारित्तवरतवायारे' सम्यग्दर्शनञ्चानप्रधाने वीर्यचारित्रवरतपश्चरणाचारेऽधिकरग्राभूते 'अप्पं परं च छुं जह' आत्मानं परं
शिष्यजनं च योऽसौ योजयित सम्बन्धं करोति 'सो आयरिओ ग्रुणी मेओ' स
उक्तलक्षण आचार्यो ग्रुनिस्तपोधनो ध्येयो भवति । तथाहि — भूतार्थनयिवप्यभूतः
शुद्धसमयसारशब्दवाच्यो भावकर्मद्रव्यकर्मनोकर्मादिसमस्तपरद्रच्येभ्यो भिन्नः
परमचैचन्यविलासलक्षणः स्वशुद्धात्मैवोपादेय इति रुचिक्रपं सम्यग्दर्शनं, तथाचरणं परिग्रमनं निश्चयदर्शनाचारः । १ । तस्यैव शुद्धात्मनो निरुपाधिस्वसंवेदनलक्षणभेदद्याने मिथ्यात्वरागादिपरभावेभ्यः पृथक्परिच्छेदनं सम्यग्द्वानं, तथाचरणं
परिग्रमनं निश्चयद्यानाचारः । २ । तत्रैव रागादिविकल्पोपाधिरहितस्वाभाविकसुखास्वादेन निश्चलचित्तं वीतरागचारित्रं, तथाचरणं परिग्रमनं निश्चयचारित्रा-

गाथार्थ:—दर्शनाचार १, ज्ञानाचार २, की मुख्यता सहित वीर्याचार २, चारित्रा-चार ३ और तपाचार ४, इन पाँचों आचारों में जो आप भी तत्पर होते हैं और अन्य (शिष्यों) को भी लगाते हैं, वह आचार्यमुनि ध्यान करने योग्य हैं॥ ४२॥

वृत्त्यर्थः — "दंसण्णाण्णहाणे वीरियचारित्तवरतवायारे" सम्यन्दर्शनाचार श्रीर सम्यन्द्रानाचार की प्रधानता सहित, वीर्याचार, चारित्राचार श्रीर सप्रधरणाचार में "अण्णं परं च जुंजह" अपने की श्रीर अन्य अर्थात् शिष्य—जनों की लगाते हैं, "सो श्रायरिश्रो मुणी मेश्रो" वे पूर्वोक्त लच्चणवाले श्राचार्य तपोधन ध्यान करने योग्य हैं । विशेष — मूतार्थनय (निश्चयनय) का विषयभूत, 'शुद्धसमयसार' शब्द से वाच्य, भावकर्म—द्रव्यकर्मनोकर्म श्रादि समस्त पर-पदार्थों से भिन्न श्रीर परम-चैतन्य का विलासहप लच्चण वाली, यह निज-शुद्ध-आत्मा ही उपादेय हैं; ऐसी रुचि सम्यक्-दर्शन हैं; उस सम्यन्दर्शन में जो श्राचरण श्रायात् परिणमन, वह निश्चयदर्शनाचार हैं । १ । उसी शुद्ध श्रात्मा को, उपाधि रहित स्व-संवेदनहप भेदज्ञान द्वारा मिध्यात्व-राग श्रादि परमावों से भिन्न जानना, सम्यक्तान हैं; उस सम्यक्तान में श्राचरण श्रर्थात् परिणमन, वह निश्चयज्ञानाचार हैं । २ । उसी शुद्ध श्रात्मा में श्राचरण श्रर्थात् परिणमन, वह निश्चयज्ञानाचार हैं । २ । उसी शुद्ध श्रात्मा में राग श्रादि विकल्पहप उपाधि से रिहत स्वाभाविक सुखास्वाद से निश्चल—चित्त होना, वीतरागचारित्र हैं; उसमें जो श्राचरण श्रर्थात् परिणमन, वह निश्चयचारित्राचार

चारः । ३ । समस्तपरद्रव्येष्ट्रामिरोधेन तथैवानशनादिद्वादशतपश्चरणगिहरक्षसद-कारिकारणेन च स्वस्वस्ये प्रतयनं निक्षधमं निरचयत्तपश्चरणं, तश्चाचरणं परिणमनं निश्चयतपश्चरणाचारः । ४ । तस्यैव निश्चयचतुर्विधाचारस्य रचणार्थं स्वशक्त्य-नवगृहनं निश्चयवीर्याचारः । ५ । इत्युक्तलचणनिश्चयपञ्चाचारे तथैव "छत्तीस-गुणसमग्गे पंचिवहाचारकरणसन्दरिसे । सिस्साणुग्गहकुसले धम्मायरिए सदा बंदे । १ ।" इति गाथाकशितक्रमेणाचाराराधनादिचरणशास्त्रविस्तीर्णगिहरक्षमहकारि-कारणभृते व्यवहास्पश्चाचारे च स्वं परं च योजयत्त्यनुष्ठानेन सम्बधं करोति स आचार्यो भवति । स च पदस्थध्याने ध्यातव्यः । इत्याचार्यपरमेष्टिव्याख्यानेन सर्वं गत्रम् ॥ ५२ ॥

स्था स्वशुद्धात्मि शोभनमध्यायोऽभ्यासो निश्चयस्वाध्यास्तम्लचण-निश्चयध्यानस्य पारम्पर्येस क्रास्ताभूतं भेदाभेदरत्नत्रयादितस्त्रोपदेशकं परमोपा-ध्यायमक्तिरूषं 'सुमो उन्ह्रभायासं' इति पदोच्यारस्त्रक्तम् यत् पदस्थध्यानं, तस्य ध्ययभूतसुष्धध्यायसुनीश्वमं कथयति—

है। ३। समस्त परद्रव्यों की इच्छा के रोकने से तथा अन्यान आदि बारह-तप-रूप-बहि-रंगसहकारीकारण से जो निज स्वरूप में प्रतपन अर्थात् विजयन, वह निश्चयतपश्चरण है; उसमें जो आवरण अर्थात् परिणमन निश्चयतपश्चरणाचार है। ४। इन चार प्रकार के निश्चय आचार की रहा के लिये अपनी शक्ति का नहीं छिपाना, निश्चयवीर्याचार है। ४। ऐसे उक्त लहाणों वाले पाँच प्रकार के निश्चय आचार में और इसी प्रकार, "छत्तीस गुणों से सिहत, पांच प्रकार के आचार को करने का उपनेश देने वाले तथा शिष्यों पर अनुमह (कृपा) रखने में चतुर जो धर्माचार्य हैं उनको में सदा वंदना करता हूं ११ कहा हम गाथा में कह अनुसार आचार आराधना आदि चरणानुयोग के शाकों में विस्तार से कहे हुए बहिरक्त-सहकारीकारणरूप पांच प्रकार के व्यवहार आचार में जो अपने को तथा अन्य को लगाते हैं (स्वयं उस पंचाचार को साधने हैं और दूसरों से सधाते हैं) वे आचार्य कहलाते हैं। वे आवार्य परमेष्ठी परस्थक्यान में ध्यान करने योग्य हैं। इस प्रकार आचार्य परमेष्ठी के व्याख्यान से गाथासूत्र समाप्त हुआ।। ४२।।

श्रव निज शुद्ध श्रात्मा में जो उत्तम श्रम्ययन श्रशीत् श्रभ्यास करना है, उसको निश्चय स्वाध्याय कहते हैं। उस निश्चयस्वाध्यायरूप निश्चयध्यान के परम्परा से कारसभूत भेद-श्रभेद-रत्नत्रय श्रादि तत्त्वों का उपदेश करनेवाले, परम उपाध्याय की भक्तिस्वरूप "ग्रामो उवज्कायाएं" इस पद के उद्यारणरूप जो पदस्थभ्यान उसके ध्येयभूत, ऐसे उपाध्याय परमेश्वी के स्वरूप को कहते हैं:---

जो रयएत्तयज्ञतो शिच्चं धम्मोवदेसणे शिरदो । सो उवज्यांचो श्रप्पा जिंदवरवसहो शामी तस्स ॥ ५३॥

यः रत्नत्रययुक्तः नित्यं धर्मोपदेशने निरतः । सः उपाध्यायः त्रात्मा यतिवरवृषमः नमः तस्मै ॥ ५३ ॥

व्याख्या—'जो रयणत्तयज्ञत्तो' योऽसी बाह्यस्यन्तररत्नत्रयानुष्ठानेन युक्तः परिणतः । 'णिच्चं धम्मोवदेसणे णिरदो' षट्द्रव्यपञ्चास्तिकायसप्तत्त्वनवपदार्थेषु मध्ये स्वशुद्धात्मद्रव्यं स्वश्चित्रं स्वर्थं स्वर्धं स्वर्थं स्वर्धं स्वर्थं स्वर्थं स्वर्धं स्वर्धं

श्रथ निश्चयरत्नत्रयात्मकनिश्चयध्यानस्य परम्पर्या कारशाम्तं बाह्या-

श्रव निश्चयरत्नश्रयस्यरूप-निश्चयध्यान का परम्परा से कारणभूत, बाह्य-श्रभ्यन्तर-

गाथार्थ :—जो रत्नत्रय से सहित, निरन्तर धर्म का उपदेश देने में तत्पर तथा मुनीश्वरों में प्रधान है, वह ख्रात्मा उपाध्याय है। उसके लिये नमस्कार हो ॥ ४३ ॥

वृत्त्यर्थ :— "जो रयणत्त्यजुत्तो" जो बाह्य, आभ्यन्तर रत्तत्रय के अनुष्ठान (साधन) से युक्त हैं (निश्चय – व्यवहार – रत्नत्रय को साधने में लगे हुए हैं)। "िण्इ धम्मोवदेसणे िण्रदो" 'छः द्रव्य, पांच अस्तिकाय, सात तत्त्व व नव पदार्थों में निज-शुद्ध-स्रात्म-द्रव्य, निज-शुद्ध-जीवास्तिकाय, निज-शुद्ध-श्रात्मतत्त्व और निज-शुद्ध-श्रात्मपदार्थ ही उपादेय हैं, अन्य सब हेय हैं' इस विषय का तथा उत्तम त्रमा आदि दश धर्मों का जो निरन्तर उपदेश देते हैं, वे नित्य धर्मोपदेश देने में तत्पर कहलाते हैं। "सो उवज्यात्रओ अप्या" इस प्रकार की वह आत्मा उपाध्याय है। उसमें और क्या विशेषता है ? "जिद्वर-वसहो" पाँचों इन्द्रियों के विषयों को जीतने से निज-शुद्ध-आत्मा में प्रयत्न करने में तत्पर, ऐसे मुनीश्वरों में वृषम अर्थात् प्रधान होने से यतिवृषम हैं। "ग्रमो तस्स" उन उपाध्याय परमेश्वी को द्रव्य तथा भावरूप नमस्कार हो। इस प्रकार उपाध्याय परमेश्वी के व्याख्यान से गाथासूत्र पूर्ण हुआ।। ४३।।

भ्यन्तरमोत्तमार्गसाधकं परमसाधुभिक्तस्यं 'शामी लोए सञ्बसाहुशां' इति पदो-ज्वारशाजपध्यानलक्ष्यां यत् पदस्थध्यानं तस्य ध्येयमूर्तं साधुपरमेष्ठिस्वरूपं कथयति—

> दंसपाणाणसमन्मं मन्मं मोक्लस्स जो हु चारितं । साधयदि णिच्नसुद्धं साहू स मुणी णमो तस्स ॥ ५४॥

दर्शनज्ञानसमयं मार्गे मोक्षस्य यः हि चारित्रम् । साध्यति नित्यशुद्धं साधुः सः मुनिः नमः तस्मै ॥ ५४ ॥

व्याख्या—'साहू स ग्रुणी' स ग्रुनिः साधुर्भवति । यः किं करोति १ 'जो हु साघयदि' यः कर्ता हु स्फुटं साधयति । किं १ 'गारित'' चारित्रं । कथंभूतं १ 'दंसखकाणसम्मगं' वीदरागसम्यग्दर्शनद्धानाम्यां समग्रम् परिपूर्णम् । पुनरपि कथम्भूतं १ 'मग्गं मोक्लस्स' मार्गभूतं; कस्य १ मोद्धस्य । पुनश्च किम् स्वं १ 'शिष्मक्राह्मं' मिर्गं सर्वकालं छुद्धं समादिरहितम् । 'एामो तस्स' एवं गुणविशिष्टो यस्तस्म साधवे नमो नमस्कारोस्त्वित । तथाहि—''उद्योतनग्रुयोगो निर्वहणं सोधनं च निस्तरणम् । दगवगमचारणतपसामाण्याताराधना सद्धिः ।१।''

मोत्तमार्गं के साधनेवाले परमसाधु की भक्तिस्वरूप "ग्रामो लोए सन्वसाहूण्" पर के उचारणे, जपने श्रीर ध्यानेरूप जो पदस्थ ध्यान उसके ध्येयमूत, ऐसे साधु परमेष्ठी के स्वरूप को कहते हैं:—

गाथार्थ :---दर्शन श्रौर ज्ञान से पूर्ण, मोचमार्ग-स्वरूप, सदाशुद्ध, ऐसे चारित्र को जो साधते हैं, वे सुनि 'साधु परमेष्ठी' हैं, उनको मेरा नमस्कार हो ॥ ४४ ॥

वृक्ष्यर्थ :—'साहू स मुणी' वह मुनि साधु होते हैं । वे क्या करते हैं ? 'जो हु साध्यदि' जो प्रकट रूप से साधते हैं । किसको साधते हैं ? 'चारित्तं' चारित्र को साधते हैं । किस प्रकार के चारित्र को साधते हैं । किस प्रकार के चारित्र को साधते हैं । पुनः चारित्र कैसा है ? 'मग्गं मोक्खस्स' जो चारित्र मार्गस्यरूप है । किस का मार्ग है ? मोत्त का मार्ग है । वह चारित्र किस रूप है ? 'णिच्च सुद्धं' जो चारित्र नित्य सर्वकालशुद्ध अर्थात् रागादि रहित है । (वीतराग सम्यग्दर्शन-झान से परिपूर्ण, मोन्नमार्ग-स्वरूप, नित्य रागादि रहित, ऐसे चारित्र को अच्छी तरह पालनेवाले मुनि, साधु हैं ) । "एमो तस्स" पूर्वोक्त गुरा सहित उस साधु परमेष्ठी को नमस्कार हो । स्पष्टीकरण—"दर्शन, झान, चारित्र और तप इनका जो उद्योतन, उद्योग, निर्वहण, साधन और निस्तरण है, उसको सत्पुरुषों ने आराधना कहा है । १। इस आर्थाङ्गन्द में कही हुई

इत्यार्गाकथितविहरङ्गचतुर्विधाराधनावलेन, तथैव "समनं सएणाग्रं सच्चारितं हि सत्तवो चेव। चउरो चिट्ठिह आदे तक्षा आदा हु मे सरग्रं। १।" इति गाथा-कथिताम्यन्तरिनश्चयचतुर्विधाराधनावलेन च बाह्याम्यन्तरमाध्यमार्गद्वितीयनामा-भिधेयेन कृत्वा यः कर्त्ता बीतरागचारित्राविनाभूतं स्त्रशुद्धात्मानं साध्यति भावयति स साधुर्भवति । तस्यैव सहजशुद्धसदानन्दैकानुभूतिलक्षणो भावनमस्कारस्तथा 'श्रमो लोए सन्वसाहृशं' द्रव्यनमस्कारस्य भवत्विति ॥ ५४॥

एवमुक्तप्रकारेण गाथापञ्चकेन मध्यमप्रतिपत्त्या पञ्चपरमेष्ठिस्वरूपं ज्ञात-व्यम् । त्रथ्या निश्चयेन "श्ररुहा सिद्धाइरिया उवज्काया साहु पंचपरमेट्टी । ते वि हु जिद्धिद श्रादे तक्षा श्रादा हु मे सरणं । १।" इति गाथाकथितक्रमेण संदेपेण, तथेद विस्तरेण पञ्चपरमेष्ठिकथितप्रन्थक्रमेण, श्रतिविस्तारेण तु सिद्ध-चक्रादिदेवार्जनाविधिरूपमन्त्रवादसंविध्यपञ्चनमस्कारग्रन्थे चेति । एवं गाथापञ्च-केन द्वितीयस्थलं गतम् ।

अथ तदेव ध्यानं विकल्पितनिरुखयेनाविकल्पितनिरुखयेन प्रकारान्तरेगो-

बहिरङ्ग-दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तप आराधना के बल से, तथा 'सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र और सम्यक्तप, ये चारों आत्मा में निवास करते हैं, इस कारण आत्मा ही मेरे शरणभूत है। १।" इस प्रकार गाथा में कहे अनुसार, आभ्यन्तर एवं निश्चय चार प्रकार की आराधना के बलसे अथवा बाह्य-आभ्यन्तर-मोत्तमार्ग दूसरा नाम है जिसका ऐसी बाह्य-आभ्यन्तर आराधना करके जो वीतरश्मचशित्र के अविनाभूत निज-शुद्ध-आत्मा को साधते हैं अर्थात् भावते हैं, वे साधु परमेष्ठी कहलाते हैं। उन्ही के लिये मेरा स्वामाविक-शुद्ध-सदानन्द की अनुभूतिहप भावनमस्कार तथा "एमो लोए सञ्चसाहूणं" इस पद के उद्यारणहप द्रव्यनमस्कार हो।। ४४।।

उक्त प्रकार से पाँच गाथाओं द्वारा मध्यमरूप से पक्च परमेष्ठी के स्वरूप का कथन किया गया है, यह जानना चाहिये। अथवा निश्चयनय से "अहँ त्, सिद्ध, आचार्य; उपाध्याय और साधु ये पांचों परमेष्ठी हैं वे भी आत्मा में स्थित हैं; इस कारण आत्मा ही मुक्ते शरण है। १।" इस गाथा में कहे हुए क्रमानुसार संचेप से पक्चपरमेष्ठियों का स्वरूप जानना चाहिये। विस्तार से पक्चपरमेष्ठियों का स्वरूप, पक्चपरमेष्ठी का कथन करनेवाले अन्थ से क्रमानुसार जानना चाहिये। तथा सिद्धचक आदि देवों की पूजनविधिरूप जो मन्त्रवाद-सम्बन्धी पक्चनमस्कारमाहात्म्य नामक अन्थ है, उस से पक्चपरमेष्ठियों का स्वरूप आत्मन विस्तारपूर्वक जानना चाहिये। इस प्रकार पाँच गाथाओं से दूसरा स्थल समाप्त हुआ।

ग्रब उसी ध्यान की विकल्पितनिश्चय श्रीर श्रविकल्पितनिश्चयरूप प्रकारान्तर से

पसंहाररूपेण पुनरप्याह । तत्र प्रथमपादे ध्येयलक्तगं, द्वितीयपादे ध्यातृलक्षणं, तृतीयपादे ध्यानलक्षणं जतुर्थपादे नयविभागं कथयामीत्यभिप्रायं मनसि धृत्वा भगवान् सुत्रमिदं प्रतिपादयति :—

> जं किंचिवि चिंतंतो ियारीहिवत्ती हवे जदा साहू । सद्भूषा य एयत्तं तदाहु तं तस्स ियाच्छियं उम्माणं ॥ ५५ ॥

यत् किंचित् ऋषि चिन्तयन् निरीहवृत्तिः भवति यदा साधुः। सन्ध्वा च एकत्वं तदा ऋष्टुः तत् तस्य निश्चयं ध्यानम्॥ ५५ ॥

व्याख्या— 'तदा' तिसम् काले । 'आहु' आहुर्जु वन्ति । 'तं तस्स णिन्छयं ज्याखं' तत्तस्य निश्चयध्यानमिति । यदा किष् ? 'शिरीहवित्ती हवे जदा साह्' निरीहवृत्तिनिंष्णृहवृत्तिर्यदा साधुर्भविति । किं कुर्वन् ? 'जं किंचिवि चितंती' यत् किमपि ध्येयं वस्तुरूपेश विचिन्तयन्तिति । किं कुत्वा पूर्व ? 'लद् ्य य एयत्' तिसम् ध्येये लब्ध्वा । किं ? एकत्वं एकागृचिन्तानिरोधनमिति । अथ विस्तरः — यत् किञ्चिद् ध्येयमित्यनेन किम्रुक्तं भवति ? प्राथमिकापेच्या सविकल्पावस्थायां विषयकषायवश्चनार्थं चित्तिस्थरोकरशार्थं पश्चपरमेष्ठिचादिपरद्रव्यमपि ध्येयं भवति ।

वृत्त्यर्थं:—'तदा' उस काल में। 'श्राहु' कहते हैं। 'तं तस्त ि एन्छ्यं उभागं' उसकी, उसका निश्चय ध्यान (कहते हैं)। जब क्या होता है। 'णिरीहियत्ती हवे जदा साहु' जब निरुद्ध वृत्तिवाला साधु होता है। क्या करता है। 'जे किंचियि चिंततो' जिस किसी ध्येय वस्तु स्वरूप का विशेष चिन्तवन करता है। पहिले क्या करके ? 'लद्धूण य एयत्तं' उस ध्येय में प्राप्त होकर। क्या प्राप्त होकर ? एकपने को अर्थान् एकाप्र-चिन्ता-निरोध को प्राप्त होकर। (ध्येय पदार्थ में एकाप्र-चिन्ता का निरोध करके यानी एकचित्त होकर, जिस किसी ध्येय वस्तु का चिन्तवन करता हुआ साधु जब निरुद्ध-वृत्तिवाला होता है, उस समय साधु के उस ध्यान को निश्चयध्यान कहते हैं)। विस्तार से वर्णन—गाथा में 'यत् किंचित् ध्ययेम्' (जिस किसी भी ध्येय पदार्थ को) इस पद से क्या कहा है ? प्रारम्भिक अवस्था की

संचेपपूर्वक कहते हैं। 'गाथा के प्रथम पाद में ध्येय का लच्चण, द्वितीय पाद में ध्याता (ध्यान करनेवाले) का लच्चण, तीसरे पाद में ध्यान का लच्चण, और चौथे पाद में नयों के विभाग को कहता हूँ।' इस श्रभिप्राय को मन में धारण करके भगवात् (श्री नेमिचंद्र आचार्य) सूत्र का प्रतिपादन करते हैं:—

गायार्थ :--ध्येय में एकाप्रचित्त होकर जिस किसी पदार्थ का ध्यान करते हुए साधु जब नि:पृद्द-वृत्ति ( समस्त इच्छारहित ) होते हैं तत्र उनका वह ध्यान निश्चयध्यान होता है ।४४।

पश्चादम्यासवशेन स्थिशिभूते चिशे सित शुद्धशुद्धेकस्यभाविज्ञशुद्धात्मस्यरूपमेव क्वेयमित्युक्तं भवति । निष्पृहवचनेन पुनर्मिष्यात्वं वेदन्नयं हास्यादिषट्कक्रोधादि-चतुष्ट्यरूपचतुर्दशाऽभ्यन्तरपरिम्हेण तथैव चेत्रवास्तुहिरएयसुवर्राधनधान्यदासी-दासकृष्यमाएडाऽभिधानदशविधवहिरङ्गपरिम्हेण च रहितं व्यात्स्वरूपमुक्तं भवति । एकाम्चिन्तानिरोधेन च 'प्वोक्तिविधव्येयवस्तुनि स्थिरत्वं निश्चलत्वं ध्यान्त्वस्यां भिणतिमिति । निश्चयशब्देन तु प्राथमिकापेश्चया व्यवहारस्त्वत्रयानुकृत्व-निश्चयो गृह्यः, निष्पन्तयोगपुरुषापेश्चया तु शुद्धोपयोगल्ख्यानिविधिवेतदेशशुद्ध-निश्चयो गृह्यः । विशेषनिश्चयः पुनरम् वच्यमाणस्तिष्ठतीति सत्रार्थः ।।४४॥

श्रथ शुभाशुभमनोकचनकाप्रनिरोधे छते सत्यस्मिनिःस्थिरोः भवति तदेव परमध्यानमित्युपदिशति :---

मा चिट्ठह मा जंपह मा चिन्तह किंवि जेस होह थिरो । अध्या अध्याम रको इसमेव परं इते ज्यास्त्र सं ४६॥

अपेचा से जो सविकल्प अवस्था है, उसमें विषय और कषायों को दूर करने के लिये तथा चित्त को स्थिर करने के लिये पञ्चपरमेष्ठी आदि परद्रव्य भी ध्येय होते हैं। फिर जब अभ्यास से चित्त स्थिर हो जाता है तब गुद्ध-चुद्ध एकस्वभाव निज-शुद्ध-आत्मा का स्वरूप ही ध्येय होता है। 'निरगृह' शब्द से मिध्यात्व, तीनों वेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, क्रोध, मान, माया और लोभ इन चौदह अन्तरङ्ग परिश्रहों से रिहत तथा चेत्र, वास्यु, हिरग्य, सुवर्ण, धन, धान्य, दासी, दास, कुप्य और भांड नामक दश बहिरङ्ग परिश्रहों से रिहत, ध्यान करनेवाले का स्वरूप कहा गया है। 'एकाप्र-चिन्ता-निरोध' से पूर्वोक्त नाना प्रकार के ध्यान करने योग्य पदार्थों में स्थिरता और निश्चलता को घ्यान का लक्षण कहा है। 'निरचय' शब्द से, अभ्यास प्रारम्भ करनेवाले की अपेचा व्यवहाररत्नअय के अनुकूल निरचय प्रहण करना चाहिये और ध्यान में निष्मन्न पुरुष की अपेचा व्यवहाररत्नअय कर विवित्तितेवदेशशुद्धनिश्चय प्रहण करना चाहिये और ध्यान में निष्मन्न पुरुष की अपेक्ता शुद्धोपयोग-रूप विवित्तितेवदेशशुद्धनिश्चय प्रहण करना चाहिये। विशेष निरचय आगे कहा जाने वाला है। इस प्रकार सूत्र का अर्थ है। ४४।।

(ध्याता पुरुष ) शुभ-श्रशुभ मन-वचन-काय का निरोध करने पर आत्मा में स्थिर होता है। वह स्थिर होना ही परम ध्यान है, ऐसा उपदेश देते हैं:—

गाथार्थ:—( हे भन्यो ! ) कुछ भी चेष्टा मत करो ( काय को क्रिया मत करो ), कुछ भी मत बोलो श्रीर कुछ भी मत चिन्तवन करो ( संकल्प-विकल्प न करो ) जिससे श्रात्मा निजात्मा में तल्लीन होकर स्थिर होजावे, श्रात्मा में लीन होना ही परमध्यान है। ४६।

१ 'पूर्वोक्तिकियं' पाठान्तरम् ।

मा चेष्टत मा जल्पत मा चिन्तयत किम् श्रपि येन मवति स्थिरः। श्रारमा भारमनि रतः इदं एव परं ध्यानं भवति ॥ ५६॥

व्याख्या—'मा चिद्वह मा जंगह मा चितह किंवि' नित्यनिरञ्जनिष्क्रिय-निजशुद्धात्मानुभूतिप्रतिबन्धकं शुभाशुभचेश्चारूपं कायव्यापारं, तथेव शुभाशुभान्त-बं हिर्जन्परूपं वचनव्यापारं, तथेव शुभाशुभिवकन्पजालरूपं चित्तव्यापारं च किमपि मा कुरुत है विवेकीजनाः ! 'जेण होइ थिरो' येन योगत्रयनिरोधेन स्थिरो भवति । स कः ? 'श्रप्पा' श्रात्मा । कथम्भूतः स्थिरो भवति ? 'श्रप्पम्मि रश्नो' सहजशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावपरमात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुचरणरूपाभेदरत्नत्रयात्म-कपरमसमाधिसग्रद्भृतसर्वप्रदेशाह्णादजनकमुखास्वादपरिणतिसहिते निजात्मिन रतः परिणतस्तन्लीयमानस्तिच्चत्तस्तन्मयो भवति । 'इण्मेव परं हवे ज्भाणं' इदमेवा-तममुखस्वरूपे तन्मयत्वं निश्चयेन परमुतकृष्टं ध्यानं भवति ।

तस्मिन् ध्याने स्थितानां यद्वीतरागपरमानन्दसुखं प्रतिमाति, तदेव निश्चय-मोच्चमार्गस्वरूपम् । तच्च पर्यायनामान्तरेण किं किं भएयते तद्भिधीयते । तदेव शुद्धात्मस्वरूपं, तदेव परमात्मस्वरूपं, तदेवैकदेशव्यक्तिरूपविविचितैकदेशशुद्ध-निश्चयनयेन स्वशुद्धात्ममम्बित्तिसमुत्पन्नसुखामृतज्ञलसरोवरे रागादिमलरहितत्वेन

उस परमध्यान में स्थित जीवों को जो वीतरागपरमानन्द सुख प्रतिभासित होता है वही निश्चय मोचमार्ग का स्वरूप है। वह अन्य पर्यायवाची नामों से क्या २ कहा जाता है, सो कहते हैं। वही शुद्ध आत्म-स्वरूप है, वही परमात्मा का स्वरूप है, वही एक देश में प्रकटतारूप विविच्ति एक देश शुद्ध-निश्चयनय से निज-शुद्ध-आत्मानुभव से उत्पन्न सुखरूपी अमृत-जल के सरोवर में राग आदि मलों से रहित होने के कारण परमहंस-स्वरूप है।

ष्ट्रस्वर्थः — "मा चिट्ठह मा जंगह मा चितह किंवि" हे विवेकी पुरुषो ! नित्य निरक्षन और क्रियारहित निज-शुद्ध-आत्मा के अनुभव को रोकनेवाली शुभ-अशुभ चेष्टा-रूप काय की क्रिया को तथा शुभ-अशुभ-अन्तरङ्ग-बहिरङ्गरूप वचन को और शुभ-अशुभ विकल्प समूहरूप मन के व्यापार को कुछ भी मत करो । "जेए होइ थिरो" जिन तीनों योगों के रोकने से स्थिर होता है। वह कौन ? "अप्पा" आत्मा । कैंसा होकर स्थिर होता है ? "अप्पाम्म रओ" स्वाभाविक शुद्ध-ज्ञान-दर्शन-स्वभाव जो परमात्मतत्त्व के सम्यक-अद्धान-ज्ञान-आचरणरूप अभेदरत्त्त्रयात्मक परम-ध्यान के अनुभव से उत्पन्न, सर्व प्रदेशों को आनन्ददायक ऐसे सुख के अनुभवरूप परिएति सहित स्व-आत्मा में रत, तल्लीन, तिक्तत्त तथा तन्मय होकर स्थिर होता है। 'इएमेव परं हवे ज्माएं" यही जो आत्मा के सुखस्वरूप में तन्मयपना है, वह निश्चय से परम उत्कृष्ट ध्यान है।

परमहंसस्वरूपम् । इदमेकदेशव्यक्तिरूपं शुद्धनयव्याख्यानमत्र परमात्मध्यानभाव-नानाममालायां यथासम्भवं सर्वत्र योजनीयमिति ।

तदेव परम्रह्मस्त्ररूपं, तदेव परमिविष्णुस्त्ररूपं, तदेव परमशिवस्त्ररूपं, तदेव परमशिवस्त्ररूपं, तदेव परमह्मद्भारमे तदेव परमह्मद्भारमं तदेव परमह्मद्भारमे तदेव परमानिक्ष्यरूपं, तदेव निरञ्जनस्वरूपं, तदेव निर्मलस्वरूपं, तदेव स्वसम्वेदनज्ञानम्, तदेव परमान्यर्थास्त्ररूपम्, तदेव परमान्यर्थास्त्ररूपम्, तदेव परमान्यः दर्शनं, तदेव परमान्मद्भारं, तदेव परमान्यः दर्शनं, तदेव परमान्मद्भारं, तदेव परमान्यः दर्शनं, तदेव परमान्यः दर्शनं, तदेव परमान्यः स्त्रात्यं, तदेव परमप्रवित्रं, तदेव परमप्रवित्रं, तदेव परमप्रवित्रं, तदेव परमप्रवित्रं, तदेव परमप्रवित्रं, तदेव परमप्रवित्रं, स्त्र शुद्धात्मद्भान्यं, तदेव परमप्रवित्रं, स्त्र शुद्धात्मद्भान्यं, तदेव परमप्रवित्रं, स्त्र शुद्धात्मद्भान्यं, स्त्र एव परमान्वः, स्त एव परमावेधः, स्त एव परमावेधः, स्त एव शुद्धात्मप्रवितः, स्त एव परमयोगः, स्त एव परमावेधः, स्त एव परमावेधः, स्त एव परमावेधः, स्त एव निश्चयपञ्चाचारः, स्त एव

परमात्मध्यान के भावना की नाममाला में इस एकदेशव्यक्तिरूप शुद्धनय के व्याख्यान की यथासम्भव सब जगह लगा लेना चाहिये। (ये नाम एकदेशशुद्धनिश्चयनय से अपेत्तित हैं)

वही परमहास्वरूप है, वही परम-निज-आरमोपलिध्यू सिद्धस्वरूप है, वही परमजिनस्वरूप है, वही परम-निज-आरमोपलिध्यू सिद्धस्वरूप है, वही निरंजनस्वरूप है, वही परम निज-आरमोपलिध्यू सिद्धस्वरूप है, वही निरंजनस्वरूप है, वही एरम अवस्था स्वरूप है, वही परमात्म-दर्शन है, वही परमात्मज्ञान है, वही शुद्धात्म-दर्शन है, वही परमात्मज्ञान है, वही परमात्मज्ञान है, वह हो परमावस्थारूप परमात्मा का स्पर्शन है, वही ध्यान करने योग्य शुद्ध-पारिणामिक-भावरूप है, वही ध्यानभावनारूप है, वही शुद्ध-चारित्र है, वह हो परम-पवित्र है, वही अन्तरङ्ग तत्त्व है, वही ध्यानभावनारूप है, वही शुद्ध-आत्म-द्रव्य है, वही परम-क्योति है, वही शुद्ध-आत्मानुमूति है, वही आत्मा की प्रतीति है, वही आत्म-संवित्ति (आत्म-संवेदन) है, वही निज-आत्मस्वरूप की प्राप्ति है, वही नित्य पदार्थ की प्राप्ति है, वही परम-समाधि हे, वही परम-आनन्द है, वही नित्य आनन्द है, वही स्वाभाविक आनन्द है, वही सदानंद है, वही शुद्ध आत्म-पदार्थ के अध्ययन रूप है, वही परमन्त्राध्यय है, वही निश्चय मोज्ञ का उपाय है, वही एकाअ-चिता-निरोध है, वही परमज्ञान है, वही शुद्ध-उपयोग है, वह ही परम-योग (सभाधि) है, वही मूतार्थ है, वही परमार्थ है, वही निश्चय-ज्ञान-दर्शन-चारित्र-चारित्र-विता (सभाधि) है, वही मूतार्थ है, वही परमार्थ है, वही निश्चय-ज्ञान-दर्शन-चारित्र-चारित्र-विता (सभाधि) है, वही मूतार्थ है, वही परमार्थ है, वही निश्चय-ज्ञान-दर्शन-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चार्य है, वही निश्चय-ज्ञान-दर्शन-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-चारित्र-च

समयसारः, स एवाध्यात्मसारः, तदेव समतादिनिश्चयषडावश्यकस्वरूपं, तदेवाभेद-रत्नत्रयस्वरूपं, तदेव वीतरागमामायिकं, तदेव परमशरणोत्तममङ्गलं, तदेव केवलज्ञानोत्त्पत्तिकारणं, तदेव सकलकर्मचयकारणं, सेव निश्चयचतुर्विधासधना, सेव
परमात्मभावना, सेव शुद्धात्मभावनोत्पन्नसुखानुभृतिरूपपरमकला, सेव दिव्यकला,
तदेव परमाद्धे तं, तदेव परमामृतपरमधर्मध्यानं, तदेव शुङ्कध्यानं, तदेव सगादिविक्रल्पशून्यध्यानं, तदेव परमौकत्वं, तदेव परमभद्भानं, स एव परमसमरसीभावः,
तदेव परमसाम्यं, तदेव परमौकत्वं, तदेव परमभद्भानं, स एव परमसमरसीभावः,
इत्यादि समस्तरागादिविकल्पोपाधिरिवतपरमाह्यादैकसुखलचणध्यानरूपस्य निश्चयमोचमार्गस्य वाचकान्यन्यान्यपि पर्यायनामानि विश्वयानि भवन्ति परमात्मतत्वविद्विरिति ॥ ४६ ॥

श्रतः परं यद्यपि पूर्वं बहुधा मिशातं ध्यातृपुरुषलत्तागं ध्यानसामग्री च तथापि चूलिकोपसंहाररूपेगा पुनरप्याख्याति :—

> तवसुद्वदवं चेदा ज्कागरहधुरंधरो इवे जम्हा। तम्हा तत्तियगिरदा तल्लाद्वीए सदा होह ॥ ५७॥

तप-वीर्यहप निश्चय पंचाचार है, वही समयसार है; वह ही अध्यात्मसार है। वही समता आदिंनिश्चय-षट-आवश्यक स्वह्प है, वह ही अमेद-रत्नत्रय-स्वह्प है, वह ही वीतराग सामायिक है, वह ही परमशरण्य उत्तम मंगल है, वही केवल-झानोयित्त का कारण है, वही समस्त कमों के त्तय का कारण है, वही निश्चय-दर्शन-झान-चित्र-तप-आराधना-स्वह्प है, वही परमात्मा-भावनाह्प है, वही शुद्धात्म-भावना से उत्पन्न सुख की अनुभृति-ह्प परमक्तला है, वही दिव्य-कला है, वही शुर्म-अवन से उत्पन्न सुख की अनुभृति-ह्प परमक्तला है, वही दिव्य-कला है, वही परम-अवंत है, वही शुक्तध्यान है, वही परम-धर्मध्यान है, वही शुक्तध्यान है, वही परम-चीत्रागता है, वही परम-समता है, वही परम-एकव है, वही परम-स्वास्य सोन्नमार्ग को कहनेवाले अन्य बहुत से पर्यायवान्ती नाम परमात्मतत्त्व झानियों के द्वारा जानने योग्य होते हैं । ४६।

यद्यपि पहिले ध्यान करने वाले पुरुष का लक्त्म और ध्यान की सामग्री का वहु प्रकार से वर्णन कर चुके हैं, फिर भी चूलिका तथा उपसंहार रूप से ध्याता पुरुष और ध्यानसामग्री को इसके आगे कहते हैं:—

गाथार्थ :—क्योंकि तप, श्रुत खौर ब्रत का घारक खात्मा व्यान-रूपी रथ की धुरी को धारण करने बाला होता है, इस कारण हे भन्य पुरुषो ! तुम उस ध्यान की प्राप्ति के लिये । निरंतर तप, श्रुत खौर ब्रत में तत्पर होवो ।। ४७ ।। तपःश्रुतवतवान् चेता ध्यानरथधुरन्घरः भवति यस्मात् । तस्मात् तस्त्रिकनिरताः तल्लब्ध्ये सदा भवत ॥ ५७ ॥

व्याख्या—'तवसुदवदवं चेदा जमाणरह धुरंधरो हवे जम्हा' तपश्रुत वत-वानात्मा चेतियता ध्यानरथस्य धुरन्धरो समर्थो भवति, 'जम्हा' यस्मात् 'तम्हा तत्तियिणरदा तन्लद्धीए सदा होह' तस्मात् कारणात् तपश्रुतव्रतानां संबन्धेन यत् त्रितयं तत् त्रितये रताः सर्वकाले भवत हे भव्याः । किमर्थं ? तस्य ध्यानस्य लव्धिस्तन्लिध्धस्तदर्थमिति । तथाहि—श्रनशंनावमौदर्यष्ट्रतिपरिसंख्यानरसपरि-त्यागविविक्तश्य्यासनकायक्लेशभेदेन बाह्यं षड्विधं, तथेव प्रायश्चित्तविनयवैय्या-ष्टत्यस्वाध्यायन्युत्सर्गध्यानभेदंनाऽभ्यन्तरमि षड्विधं चेति द्वादशविधं तपः । तेनैव साध्यं शुद्धात्मस्वरूपे प्रतपनं विजयनं निश्चयतपश्च । तथेवाचाराराधनादि-द्रव्यश्चतं, तदाधारेणोत्पननं निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानरूपं भावश्चतं च । तथेव च हिंसानृतस्तेयाब्रह्मपरिप्रहाणां द्रव्यभावरूपाणां परिहरणां व्रतपश्चकं चेति । एवसुक्त-लच्चणतपःश्चतत्वसहितो ध्याता पुरुषो भवति । इयमेव ध्यानसामग्री चेति । तथाचोक्तम्—"वैराग्यं तत्वविद्वानं नैग्रन्थ्यं असमचित्रता । परीषहजयश्चेति

वृत्त्यर्थ :— 'तवलुद्वद्वं चेदा अमाण्यद्देष्ठरंघरो हवे जम्हा' क्योंकि तप, श्रुत श्रौर व्रतधारी श्रात्मा ध्यानल्पी रथ की धुरा को धारण करने के लिये समर्थ होता है । 'तम्हा तिचियण्यदा तल्लद्वीए सदा होह' हे भव्यो ! इस कारण से तप, श्रुत श्रौर व्रत, इन तीन में सदा लीन हो जाश्रो । किस लिये ? उस ध्यान की प्राप्ति के लिये । विशेष वर्णन— १ श्रमशन (उपवास करना), २ श्रवमौदर्य (कम मोजन करना), ३ वृत्तिपरिसंख्यान (श्रद्यदे श्रात्का करके भोजन करने जाना), ४ रस परित्याग (दूध, दही, घी, तेल, खांड व नमक, इन छह रसों में से एक दो श्रादि रसों का त्याग करना ), ४ विविक्तरण्यासन (निर्जन श्रौर एकान्त स्थल में शयन करना, रहना, बैठना), ६ कायक्लेश (श्रात्मगुद्धि के लिये श्रातापन योग श्रादि करना), यह छह प्रकार का बाह्य तप; प्रायश्चित १, विनय २, वैयावृत्य ३, स्वाध्याय ४, ब्युत्सर्ग (बाह्य श्रभ्यन्तर उपि का त्याग) ४ श्रौर ध्यान ६, यह छह प्रकार का अन्तरङ्ग तप; ऐसे बाह्य तथा श्राम्यन्तररूप बारह प्रकार का (ब्यवहार) तप है। उसी (ब्यवहार) तप से सिद्ध होने योग्य निज-शुद्ध-श्रात्म स्वरूप में प्रतपन श्र्यात् विजय करने रूप निश्चय तप है। इसी प्रकार श्राचार व श्राराधना श्रादि द्रव्यश्रुत है तथा उस द्रव्य-श्रुत के श्राधार से उत्पन्न व विकार रहित निज-शुद्ध-स्वसंवेदनरूप ज्ञान, भाषश्रुत है। तथा हिंसा, श्रनृत, स्तेय (चोरी), श्रष्ट्रद्य (वुशील) श्रौर परिम्रह, इनका द्रव्य व भावरूप से त्याग करना, पांच व्रत हैं। ऐसे पूर्वोक्त तप, श्रुत श्रौर व्रत से साहित

भ 'वशचित्तता' इत्यपि पाठः ।

पञ्चेते ध्यानहेतवः । १।"

भगवन् ! ध्यानं तावन्मोचमार्गभृतम् । मोचार्थिना पुरुषेण पुण्यवन्धकारणत्वाद्व्रतानि त्याज्यानि भवन्ति, भवद्भिः पुनध्यनिसामग्रीकारणानि तपःश्रुतव्रतानि व्याख्यातानि, तत् कथं घटत इति ? तत्रोत्तरं दीयते—व्रतान्येव
केवलानि त्याज्यान्येव न, किन्तु पापवन्धकारणानि हिंसादिविकन्परूपाणि यान्यव्रतानि तान्यपि त्याज्यानि । तथाचोक्तम् पूज्यपादस्वामिभिः—"श्रपुण्यमव्रतैः
पुण्यं व्रतैमोंचस्तयोर्व्ययः । अव्रतानीव मोचार्था व्रतान्यपि ततस्त्यजेत् ॥ १ ॥
कित्वव्रतानि पूर्वं परित्यज्य ततश्च वृतेषु तन्निष्ठो भृत्वा निर्विकन्पसमाधिरूपं
परमात्मपदं प्राप्य पश्चादेकदेशवृतान्यपि त्यजित । तदप्युक्तम् तैरेव—'श्रवृतानि
परित्यज्य वृतेषु परिनिष्ठितः । त्यजेत्तान्यपि संप्राप्य परमं पदमात्मनः । १ ।'

श्रयं तु विशेष:—व्यवहाररूपाणि यानि प्रसिद्धान्येकदेशन्तानि तानि त्यक्तानि । यानि प्रनः सर्वश्रुभाश्रुभनिवृत्तिरूपाणि निश्चयवृतानि तानि त्रिगुप्ति-

पुरुष भ्याता (ध्यान करने वाला) होता है। तप, श्रुत तथा वृत ही ध्यान की सामग्री है। सो ही कहा है 'वैराग्य, तत्त्वों का ज्ञान, परिश्रहों का त्याग, साम्यभाव और परीषहों का जीतना ये पांच ध्यान के कारण हैं। १।'

रांका—भगवान्! ध्यान तो मोक्त का कारण है, मोक्त चाहनेवाले पुरुष को पुण्यबंध के कारण होने से वृत त्यागने योग्य है (वृतों से पुण्य कर्म का बंध होता है; पुण्यबंध संसार का कारण है; इस कारण मोक्तार्थी वृतों का त्याग करता है), किन्तु आपने तप, श्रुत और वृतों को ध्यान की सामग्री वतलाया है। सो यह आपका कथन कैसे सिद्ध होता है ? उत्तर-केवल वत ही त्यागने योग्य नहीं हैं, किन्तु पापबंध के कारण हिंसा आदि अवत भी त्याज्य हैं। सो ही श्रो पूज्यपादस्वामी ने कहा है 'अवतों से पाप का बंध और वृतों से पुण्य का बंध होता है, पाप तथा पुण्य इन होनों का नाश होना मोक्त है, इस कारण मोक्तार्थी पुरुष जैसे अवृतों का त्याग करता है, वैसे ही अहिंसादि वृतों का भी त्याग करे। १।' परन्तु मोक्तार्थी पुरुष पहले अवतों का त्याग करके पश्चात् वृतों को धारण करके निर्विकल्य-समाधि (ध्यान) रूप आत्मा के परम पद को प्राप्त होकर तदनन्तर एकदेश वृतों का भी त्याग कर देता है। यह भी श्री पूज्यपादस्वाभी ने समाधिकशतक में कहा है, 'मोक्त चाहने वाला पुरुष अवतों का त्याग करके वृतों में स्थित होकर परमात्मपद प्राप्त करे और परमपद पाकर उन वृतों का भी त्याग करे। १।'

विशेष यह है—जो व्यवहाररूप से प्रसिद्ध एकदेशवत हैं, ध्यान में उनका त्याग किया है; किन्तु समस्त त्रिगुप्तिरूप स्व-शुद्ध-ख्राह्म-ख्रनुभवरूप निर्विकल्प ध्यान में समस्त शुम- लचणस्वशुद्धात्मसम्बित्तिरूपिनिर्विकन्पध्याने स्वीकृतान्येव, न च त्यक्तानि । प्रसिद्धमहावृतानि कथमेकदेशरूपाणि जातानि ? इति चेत्तदुच्यते — जीवधातनिष्ठतौ सत्यामपि जीवरक्षणे प्रष्टुत्तिरस्ति । तथैवासत्यवचनपरिहारेऽपि सत्यवचनप्रष्टुत्तिरस्त । तथैव चादत्तादानपरिहारेऽपि दत्तादाने प्रष्टुत्तिरस्तीत्याद्येकदेशप्रष्टुत्त्यपेक्षया देशवृतानि तेषामेकदेशवृतानां त्रिगुप्तिलचणनिर्विकल्पसमाधिकाले त्यागः; न च समस्तशुभाशुभनिवृत्तिलचणस्य निश्चयवृतस्यति । त्यागः कोऽर्थः ? यथैव हिंसा-दिरूपावृतेषु निवृत्तिस्तर्थकदेशवृतेष्वपि । कस्मादिति चेत् ? त्रिगुप्तावस्थायां प्रवृत्ति-निवृत्तिरूपविकलपस्य स्वयमेवावकाशो नास्ति । अथवा वस्तुतस्तदेव निश्चयवृतम् । कस्मात् — सर्वनिवृत्तित्वादिति । योऽपि धटिकाद्वयेन मोद्यं गतो भरतश्चक्री सोऽपि जिनदीन्तां गृहीत्वा विषयकषायनिवृत्तिरूपं चणमात्रं वृतपरिणामं कृत्वा पश्चाच्छुद्धोपयोगत्वरूपरत्नत्रयात्मके निश्चयवृताभिधाने वीतरागसामायिकसंक्षे निर्विकलपसमाधौ स्थित्वा केवलङ्गानं लब्धवानिति । परं किन्तु तस्य स्तोककाल-त्वाल्लोका वृतपरिणामं न जानन्तीति । तदेव भरतस्य दीचाविधानं कथ्यते ।

त्रशुभ की निवृत्तिरूप निश्चयवत प्रहण किये हैं, उनका त्याग नहीं किया है। प्रश्न—प्रसिद्ध र्श्राहसादि महावत एकदेश रूप वत कैसे हो गये ? उत्तर—अर्हिसा महावृत में थद्यपि जीवों के घात से निवृत्ति है; तथापि जीवों की रत्ता करने में प्रवृत्ति है। इसी प्रकार सत्य महावृत में यद्यपि ऋसत्य वचन का त्याग है, तो भी सत्य वचन में प्रवृत्ति है। ऋचौर्यमहावृत में यद्यपि विना दिए हुए पदार्थ के प्रहरा का त्याग है, तो भी दिए हुए पदार्थों (पीछी, कमण्डल शास्त्र) के प्रहण करने में प्रवृत्ति है। इत्यादि एकदेश प्रवृत्ति की अपेचा से ये पांचीं महावृत देशवृत हैं। इन एकदेश रूप वृतों का, त्रिगुण्ति स्वरूप निर्विकल्प समाधि-काल में त्याग है। किन्तु समस्त शुभ-त्रशुभ की निवृत्तिरूप निश्चयवृत का त्याग नहीं है। प्रश्न—त्याग शब्द का क्या अर्थ है ? उत्तर-जैसे हिंसा आदि पाँच अवतों की निवृत्ति है, उसी प्रकार ऋहिंसा श्रादि पंचमहावृतहर एकदेशवृतों की भी निवृत्ति है, यहाँ त्याग शब्द का यह ऋर्थ है। शंका-इन एकदशक्तों का त्याग किस कारण होता है ? उत्तर-त्रिगुष्तिरूप अवस्था में प्रवृत्ति तथा निवृत्तिरूप विकल्प का स्वयं स्थान नहीं है। (ध्यान में कोई विकल्प नहीं होता। अहिंसादिक महानृत विकल्परूप हैं अतः वे ध्यान में नहीं रह सकते)। श्रथवा वास्तव में वह निर्विकल्प ध्यान ही निश्चयवृत है क्योंकि उसमें पूर्ण निवृत्ति है। दीक्ता के बाद दो घड़ी (४८ मिनट) काल में ही भरतचक्रवर्ती ने जो मोच प्राप्त किया है, उन्होंने भी जिन-दीचा प्रहरा करके, थोड़े काल तक विषय-कषाय की निवृत्तिरूप वृत का परिगाम करके, तदनन्तर शुद्धोपयोगरूप रत्तत्रयमयी निश्चयनूत नामक वीतरागसामायिक संज्ञा वाले निर्विकल्प ध्यान में स्थित होकर केवलज्ञान को प्राप्त किया है । परंतु व्रतपरिणाम के स्तोक काल के कारण लोग श्री भरत जी के व्रतपरिणाम को नहीं जानते । श्रव उन ही भरत जी के दीचा- हे मगवन् ! जिनदीचादानानन्तरं भरतचिक्रणः कियति काले केवलज्ञानं जातमिति श्रीवीरवर्द्धमानस्वामितीर्थकरपरमदेवसमवसरणमध्ये श्रेणिकमहाराजेन पृष्टे सित गौतमस्वामी श्राह — 'पश्चमुष्टिभिरुत्पाट्य त्रोट्यन् बंधस्थितीन् कचान् । लोचानंतर-मेवापद्राजन् श्रेणिक केवलम् । १।'

श्रत्राह शिष्यः । श्रद्य काले ध्यानं नास्ति । कस्मादित चेत्—उत्तमसंहननाभावादशचतुर्दशपूर्वगतश्रुतज्ञानाभावाच्च । श्रत्र परिहारः शुक्रध्यानं नास्ति
धर्मध्यानमस्तीति । तथाचोक्तं मोचप्रामृते श्रीकुन्दकुन्दाचार्यदेवैः 'भरहे दुस्समकाले
धम्मज्माणं हवेइ गाणिस्स । तं श्रप्यसहाविष्ठए ग हु मएण्ड् सो दु श्रग्णाणी ।१।
श्रज्जवि तिरयणसुद्धा श्रप्पा ज्माऊण लहइ इंदनं । लोयंतियदेवनं तत्थ चुदा
णिव्युदि जंति ।२।' तथेव तन्त्वानुशासनगृन्थे चोक्तं 'श्रत्रेदानीं निषेधन्ति शुक्रध्यानं
जिनोत्तमाः। धर्मध्यानं पुनः प्राहुः श्रेणीभ्यां प्राग्विवित्तंनाम् ।१।' यथोक्तमुत्तमसंहननाभावाचदुत्सर्गवचनम् । श्रप्यादव्याख्यानेन, पुनरुपशमचपकश्रेण्योः शुक्रध्यानं
भवति, तच्चोत्तमसंहननेनेव, श्रपूर्वगुणस्थानादधस्तनेषु गुणस्थानेषु धर्मध्यानं,

विधान का कथन करते हैं। श्री वर्द्धमान तीर्थंकर परमदेव के समवसरण में श्रेणिक महाराज ने प्रश्न किया कि हे भगवन्! भरतचक्रवर्ती को जिनदीत्ता लेने के पीछे कितने समय में केवलज्ञान हुआ ? श्री गौतम गणधरदेव ने उत्तर दिया 'हे श्रेणिक! पंच-मुष्टियों से बालों को उखाइकर (केश लोंच करके) कर्मबंध की स्थिति तोइते हुए, केशलोंच के अनन्तर ही भरतचक्रवर्ती ने केवलज्ञान प्राप्त कर लिया। १।"

शिष्य का प्रश्न-इस पंचमकाल में ध्यान नहीं है। क्योंकि इस काल में उत्तमसंहनन (बज्रऋषम नाराच संहनन) का द्यमाय है तथा दश एवं चौदहपूर्व श्रुतज्ञान भी नहीं पाया जाता ? उत्तर—इस समय शुक्लध्यान नहीं है परन्तु धर्मध्यान है। श्री कुन्दकुन्द द्याचार्य ने मोच्त्रामृत में कहा है "भरतचेत्र विषय दु:धमा नामक पंचमकाल में ज्ञानी जीव के धर्मध्यान होय है। यह धर्मध्यान द्यारम-स्वभाव में स्थित के होय है। जो यह नहीं मानता, वह ख्रज्ञानी है। १।" इस समय भी जो सम्यदर्शन, सम्यद्यान द्यौर सम्यक्चारित्रहप रत्नत्रय से शुद्ध जीव द्यारमा का ध्यान करके इन्द्रपद द्यथवा लोकांतिकदेव पद को प्राप्त होते हैं छौर वहाँ से चयकर नरदेह प्रहण करके मोच्च को जाते हैं। २।" ऐसा ही तत्त्वानुशासन ग्रंथ में भी कहा है—"इस समय ( चमकाल) में जिनेन्द्रदेव शुक्लध्यान का निषेध करते हैं; किन्तु श्रेणी से पूर्व में होने वाले धर्मध्यान का द्यस्तित्व बतलाया है। १।" तथा—जो यह कहा है कि 'इस काल में उत्तम संहनन का द्यभाव है इस कारण ध्यान नहीं होता' सो यह उत्सर्ग वचन है। अपवादस्य व्याख्यान से तो, उपशमश्रेणी तथा चपकश्रेणी में शुक्लध्यान होता है और वह उत्तमसंहनन से ही होता है; किन्तु अपूर्वकरण ( = वें ) गुणस्थान से नीचे के

तच्चादिमत्रिकोत्तमसंहननाभावेऽप्यन्तिमत्रिकसंहननेनापि भवति । तद्प्युक्तं तत्रैव तत्त्वानुशासने ''यत्पुनर्वज्रकायस्य ध्यानिमत्यागमे वचः । श्रेषयोध्यानं प्रती-त्योक्तं तन्नाधस्तान्निषेधकम् । १।''

यथोक्तं दशचतुर्दशपूर्वगतश्रुतज्ञानेन ध्यानं भवति तद्प्युत्सर्गवचनम् । श्रपवादव्याख्यानेन पुनः पश्चमितित्रिगुप्तिप्रतिपादकसारभ्तश्रुतेनापि ध्यानं भवति केवलज्ञानञ्च । यद्येवमपवादव्याख्यानं नास्ति तिर्दं "तुसमासं घोसन्तो सिवभ्दी केवली जादो" इत्यादिगन्धवरिधनादिभणितं व्याख्यानम् कथम् घटते ? श्रथ मतम्—पञ्चसमितित्रिगुप्तिप्रतिपादकं द्रव्यश्रुतमिति जानाति । इदं भावश्रुतं पुनः सर्वमस्ति । नौवं वक्तव्यम् । यदि पश्चसमितित्रगुप्तिप्रतिपादकं द्रव्यश्रुतं जानाति विर्दं भा रूसद मा तूसह' इत्येकं पदं किं न जानाति । तत एव ज्ञायतेऽष्टप्रव-चनमातृत्रमाणमेव भावश्रुतं, द्रव्यश्रुतं पुनः किमपि नास्ति । इदन्तु व्याख्यानम-स्माभिनं किष्पतमेव । तच्चारित्रसारादिग्नथेष्वपि भिण्तिमास्ते । तथाहि—श्चन्त-मृहूक्तिद्ध्वं ये केवलज्ञानग्रुत्पादयन्ति ते चीणकषायगुणस्थानवर्तिनो निग् थसंज्ञा

गुण्ल्थानों में जो धर्मध्यान होता है, वह धर्मध्यान पहले तीन उत्तम संहननों के श्रभाव होने पर भी श्रांतिम के (श्रद्ध नाराच, कीलक श्रीर स्पटिका) तीन संहननों से भी होता है। यह भी उसी तत्त्वानुशासन श्रंथ में कहा है—''वश्रकाय (संहनन) वाले के ध्यान होता है, ऐसा श्रागम-वचन उपशम तथा चपक श्रेणी के ध्यान की श्रपेक्षा कहा है। यह वचन नीचे के गुण्ल्थानों में धर्मध्यान का निषेधक नहीं है।"

जो ऐसा कहा है कि, 'दश तथा चौदहपूर्व तक के श्रुतज्ञान से, ध्यान होता है' वह भी उत्सर्ग-यचन है। अपवाद व्याख्यान से तो पाँच समिति और तीन गुप्ति को प्रतिपादन करने वाले सारभूत श्रुतज्ञान से भी ध्यान और केवलज्ञान होता है। यदि ऐसा अपवाद व्याख्यान न हो, तो 'तुय-माप का उच्चारण करते हुए श्री शिवभूति मुनि केवलज्ञानी होगये' इत्यादि गंधर्वाराधनादि प्रन्थों में कहा हुआ कथन कैसे सिद्ध होवे। शंका—श्री शिवभूति मुनि पांच समिति और तीन गुप्तियों को प्रतिपादन करने वाले द्रव्यश्रुत को जानते थे और मायश्रुत उनके पूर्णह्रप से था। उत्तर—ऐसा नहीं है, क्योंकि, यदि शिवभूति मुनि पांच समिति और तीन गुप्तियों का कथन करने वाले द्रव्यश्रुत को जानते थे तो उन्होंने "मा तूसह मा हसह" अर्थात् 'किसी में राग और द्वेष मत कर' इस एक पद को क्यों नहीं जाना। इसी कारण से जाना जाता है कि पाँच समिति और तीन गुप्ति हुप आठ प्रवचन मातृका प्रमाण ही उनके भावश्रुत था और द्रव्यश्रुत कुछ भी नहीं था। यह व्याख्यान मैंने ही कल्पित नहीं किया है; किंतु 'चारित्रसार' आदि शास्त्रों में भी यह वर्णन हुआ है।

ऋषयो भएयन्ते । तेषां चोरक्षेण चतुर्दशपूर्वादिश्रुतं भवति, जघन्येन पुनः पञ्चसमितित्रिगुप्तिमात्रमेवेति ।

अथ मतं—मोद्यार्थं घ्यानं क्रियते न चाद्य काले मोद्योऽस्ति; घ्यानेन किं प्रयोजनम् ? नैवं, अद्य कालेऽपि परम्परया मोद्योऽस्ति । कथमिति चेत् ? स्वशुद्धात्मभावनावलेन संसारस्थिति स्तोकां कृत्या देवलोकं गच्छति, तस्मादागत्य मनुष्यभवे रत्नत्रयभावनां लब्ध्वा शीघ्रं मोद्यं गच्छतीति । येऽपि भरतमगरराम-पाण्डवादयो मोद्यं गतास्तेषि पूर्वभवे भेदाभेदरत्नत्रयभावनया संसारस्थिति स्तोकां कृत्वा परचान्मोद्यं गताः । तद्भवे सर्वेषां मोद्यो भवतीति नियमा नास्ति । एवमुक्त-प्रकारेण अल्पश्रतेनापि ध्यानं भवतीति झात्वा किं कर्तव्यम्—"वधवन्धच्छेदादे-द्वेषाद्रागाचन परकल्वत्रादेः । आध्यानमपध्यानं शामिति जिनशासने विशदाः ।१। संकन्पकल्पतरुसंश्रयणान्वदीयं चेतो निमज्जति मनोरथसागरेऽस्मिन् । तत्रार्थत-स्तव चकास्ति न किंचनापि पद्येऽपरं भवति कल्मपसंश्रयस्य । २ । दौर्विध्य-दग्धमनसोऽन्तरुपात्तमुक्तेश्चित्तं यथोल्लसति ते स्फुरितोत्तरङ्गम् । धाम्न स्फुरेद्यदि

तथाहि—ऋंतर्मु हूर्त्त में जो केवलज्ञान को प्राप्त करते हैं वे चीएकपाय गुएस्थान में रहने वाले 'निर्प्रथ' नामक ऋषि कहलाते हैं ऋौर उनके उत्कृष्टता से ग्यारह ऋंग चौदह पूर्व पर्यंत श्रुतज्ञान होता है, जबन्य से पाँच समिति तीन गुप्ति मात्र ही श्रुतज्ञान होता है।

रांका—मोच के लिये ध्यान किया जात. है और इस पञ्चम काल में मोच होता नहीं, अतः ध्यान करने से क्या प्रयोजन ? ऐसा नहीं है, क्योंकि इस पंचमकाल में भी परंपरा से मोच है। प्रश्न—परम्परा से मोच कैसे है ? उत्तर—(ध्यानी पुरुप) निज-शुद्ध-द्यात्म-भावना के बल से संसार—स्थिति को अल्प करके रुक्त में जाते हैं। कहां से आकर मनुष्य भन में रत्नत्रय की महिला को प्राप्त होकर शीव ही मोच जाते हैं। जो मरतचक्रवर्ची, सगरचक्रवर्ची, रामचंद्र, प.एडवा ( युधिष्टिर, अर्जुन, थीम ) आदि मोच गये हैं, वे भी पूर्वामव में भेदाभेदरत्तत्रय की भावना से संसार—स्थिति को स्लोक करके फिर मोच गये। उसी भव में सब को मोच हो जाती है. ऐसा नियम नहीं। उपरोक्त कथनानुसार अल्पश्रुत-क्षान से भी ध्यान होता है। यह जानकर क्या करना चाहिये ? 'द्वेप से किसी को मारने, बांधने व अंग कहने आदि का और राग से परस्त्री आदि का जो बितवन करना है, निर्मल बुद्धि के धारक आचार्य जिनमत में उत्तको अपध्यान कहते हैं। १। हे जीव ! संकल्परूपी कल्प वृत्त का आश्रय करने से तेरा चंचल चित्त इस मनोरयहपी सागर में द्वय जाता है, बैसे उन संकल्पों में जीव का वास्तक में कुछ प्रयोजन नहीं संघता, प्रस्तुत कलुपता से समागम करने वालों का अर्थात् कलुपित चित्त वालों का अकल्याण होता है। रा जिस प्रकार दुर्माग्य से दुःसित मन वाले तेर अन्तरंग में भोग भोगने की इच्छा से जिस प्रकार दुर्माग्य से दुःसित मन वाले तेर अन्तरंग में भोग भोगने की इच्छा से

तथा परमात्मसंज्ञे कीतस्कृती तव भवेद्विफला प्रस्तिः । ३ । कंखिद कलुसिदभूतो कामभोगेहिं मुच्छिदो जीवो । ख य भुं जंतो भोगे वंघिद भावेण कम्माणि । ४।' इत्याद्यपध्यानं त्यक्त्वा—"ममत्ति परिवज्ञामि णिम्ममत्तिमुबद्धिदो । आलंबणं च मे आदा अवसेसाइं वोमरे । १ । आदा ख मन्भ णाणे आदा मे दंसणे चरित्ते य। आदा पन्चक्लाणे आदा मे संवेरे जोगे । २ । एगो मे सस्सदो अप्पा खाखदंस- णलक्लाणे । सेसा मे वाहिरा भावा सन्वे संजोगलक्लाणा । ३ ।'' इत्यादिसार- पदानि गृहीत्वा च घ्यानं कर्ता व्यमिति ।

श्रथ मोक्तविषये पुनरिष नयविचारः कथ्यते । तथाहि मोक्स्तावत् बंध-पूर्वकः । तथाचोक्तं — "मुक्तश्चेत् प्राक्मवेद्वन्धो नो बंधो मोचनं कथम् । श्रबंधे मोचनं नैव मुश्चे रथों निरर्थकः । १।" बंधश्च शुद्धनिश्चयनयेन नास्ति, तथा बंध-पूर्वको मोचोऽिष । यदि पुनः शुद्धनिश्चयेन बंधो भवति तदा सर्वदैव बंध एवः मोचो नास्ति । किंच — यथा शृङ्खलाबद्धपुरुषस्य बंधच्छेदकारसभूतमावमोक्ष-

व्यर्थ तरंगें उठती रहती हैं। उसी प्रकार यदि वह मन परमात्मरूप स्थान में स्फुरायमान हो तो तरा जन्म कैसे निष्फल हो सकता है? अर्थात् तेरा जन्म सफल हो जावे। ३। आकांचा से कलुषित हुआ और काम भोगों में मूर्चिछत, यह जीव भोगों को नहीं भोगता हुआ भी भावों से कभी को बाँधता है। ४।" इत्यादि रूप दुर्ध्यान को छोड़कर "निर्ममत्त्व में स्थित होकर अन्य पदार्थों में ममत्व बुद्धि का त्याग करता हूँ, मेरे आत्मा का ही आलंबन है, अन्य सबको में त्यागता हूँ। १। मेरा आत्मा ही दर्शन है, आत्मा ही झान है, आत्मा ही चारित्र है, आत्मा ही प्रत्याख्यान है, आत्मा ही संवर है और आत्मा ही योग है। २। ज्ञान-दर्शन का धारक अविनाशी एक मेरा आत्मा ही, और शेष सब संयोग लच्चण वाले बाह्य माव हैं। ३।" इत्यादि सारभूत पदों को प्रहण करके ध्यान करना चाहिए।

यव मोद्य के विषय में फिर भी नय-विचार को कहते हैं—मोद्य बंधपूर्वक है। सो ही वहा है—"यदि जीव मुक्त है तो पहले इस जीव के बंध अवश्य होना चाहिये। क्योंकि यदि बंध न हो तो मोद्य (छूटना) कैसे हो सकता है। इसलिये अबंध (न बंधे हुए) की मुक्ति नहीं हुआ करती, उसके तो मुंच् धातु (छूटने की वाचक) का प्रयोग ही व्यर्थ है" (कोई मनुष्य पहले बंधा हुआ हो, फिर छूटे, तब वह मुक्त कहलाता है। ऐसे ही जो जीव पहले कर्मी से बंधा हो उसी को मोद्य होती है)। शुद्ध-निश्चयनय की अपेद्या से बंध है ही नहीं। इस प्रकार शुद्ध-निश्चयनय से बंधपूर्वक मोद्य भी नहीं है। यदि शुद्ध-निश्चयनय की अपेद्या बंध होते तो सदा ही बंध होता रहे, मोद्य ही न हो। जैसे जंजीर से बंधे हुए पुरुष के, बंध-नाश के कारणभूत जो भावमोद्य है उसकी जगह जो जंजीर के बंधन को छेदने का कारणभूत उधम है, वह पुरुष का स्वरूप नहीं है और इसी प्रकार द्वव्यमोद्य के स्थान में जो जंजीर

स्थानीयं बांधच्छेदकारणभूतं पौरुषं पुरुषस्वरूपं न भवति, तथैव शृक्कलापुरुषयोर्यदूद्रव्यमोक्तस्थानीयं पृथकरणं तदिष पुरुषस्वरूपं न भवति । किंतु ताभ्यां भिन्नं
यद्द्रव्यं हस्तपादादिरूपं तदेव पुरुषस्वरूपम् । तथैव शुद्धोपयोमलक्षणं भावमोक्तस्वरूपं शुद्धनिश्च्यमेन जीवस्वरूपं न भवति, तथैव तेन साध्यं यजीवकर्मप्रदेशयोः
पृथकरणं द्रव्यमोक्तरं तदिष जीवस्वभावो न भवति ; किंतु ताभ्यां भिन्नं
यदनन्तक्रान्तदिगुणस्वभावं फलभूतं तदेव शुद्धजीवस्वरूपमिति । अयमत्रार्थः—
यथा विविचित्तैकदेशशुद्धनिश्चयेन पूर्वं मोक्तमार्भो व्याख्यातस्त्रथा पर्यायमोक्तरोः
मोक्तोऽिष, न च शुद्धनिश्चयनयेनेति । यस्तु शुद्धद्रव्यशक्तिरूपः शुद्धपारिणामिकपरमावलक्षणपरमितश्चयमोक्तः, स च पूर्वमेव जीवे तिष्ठतीदानीं भविष्यतीत्येवं न।
स एव रागादिविकल्परिहते मोक्तकारणभूते व्यानभावनापर्याये घ्येयो भवति, न
च ध्यानभावनापर्यायरूपः । यदि पुनरेकान्तेन द्रव्यपर्यायरूपधर्मद्रयाधारभूतस्य जीवकारणभूतो घ्यानभावना पर्यायो भएयते तिई द्रव्यपर्यायरूपधर्मद्रयाधारभूतस्य जीवधर्मणो मोक्तपर्याये जाते सित यथा घ्यानभावनापर्यायरूपेण विनाशो भवति,
तथा ध्येयभूतस्य जीवस्य शुद्धपरिणामिकभावलक्षणद्रव्यरूपेणापि विनाशोः

श्रीर पुरुष इन दोनों का श्रलग होना है, वह भी पुरुष का स्वरूप नहीं है, किन्तु उन उद्यम श्रीर जंजीर के छुटकारे से जुदा जो देखा हुआ हस्तपाद आदि रूप आकार है, वही पुरुष का स्वरूप है। उसी प्रकार शुद्धोपयोगरूप जो भाव मोच का स्वरूप है, वह शुद्ध निश्चयनय की अपेन्ना से जीव का स्वरूप नहीं है और उसी तरह उस भावमोन्न से साध्य जो जीव श्रीर कर्म के प्रदेशों के पृथक होने रूप द्रव्य मोत्त का स्वरूप है, वह भी जीव का स्वभाव नहीं है, किंतु उन भाव व द्रव्यमोत्त से भिन्न तथा उनका फलभूत जो अनन्त ज्ञान आदि गुण-ह्म स्वभाव है, वही शुद्ध जीव का स्वरूप है। यहाँ तारपर्य यह है कि, जैसे विविद्यत-एकदेश शुद्ध-निश्चयनय से पहिले मोत्तमार्ग का व्याख्यान है; उसी प्रकार पर्यायमोत्त रूप जो मोत्त है, वह भी एकदेश शुद्ध-निश्चयनय से हैं; किन्तु शुद्ध-निश्चयनय से नहीं है। जो शुद्ध-द्रव्य की शक्ति रूप शुद्ध-पारिए।मिक परमभाव रूप परमनिश्वय मोच है, वह तो जीव में पहले ही विद्यमान है, वह परमनिश्चय मोत्त जीय में ऋवम्होगी, ऐसा नहीं है। राग ऋादि विकल्पों से रहित मोच का कारणभूत ध्यान-भावना-पर्याय में, वही परमनिश्चय मोच ध्येय होता है, वह निश्चय मोच्च ध्यान-भावना-पर्यायरूप नहीं है। यदि एकांत से द्रव्यार्थिक नव से भी उसी (परमनिश्चय मोत्त) को मोत्त का कारणभूत ध्यान-भावना-पर्याय कहा जावे, तो द्रव्य और पर्याय रूप दो धर्मी के आधारभूत जीव-धर्मी का, मोज्ञपर्याय प्रकट होने पर, जैसे ध्यान-भावना-पर्याय रूप से विनाश होता है, उसी प्रकार शुद्धपारिणामिक-भाव स्वरूप द्रव्य रूप से भी ध्येयमृत जीव का विनाश प्राप्त होगा: विनन्त द्रव्य रूप से जीव का विनाश नहीं

प्रामोति, न च द्रव्यरूपेण विनाशोऽस्ति । ततः स्थितं शुद्धपारिणामिकमेव बन्धमोत्तौ न भवत इति ।

श्रथात्मशब्दार्थः कथ्यते । 'श्रत' धातुः सातत्यगमनेऽथे वर्तते । गमन-शब्देनात्र ज्ञानं भएयते, 'सर्वे गत्यर्था ज्ञानार्था' इतिवचनात्। तेन कारखेन यथासंभवं ज्ञानसुखादिगुखेषु श्रासमन्तात् अतिति वर्तते यः स श्रात्मा भएयते । अथवा श्रुभाशुभमनोवचनकायव्यापारे र्यथासम्भवं तीत्रमन्दादिरूपेख श्रासमन्तादति वर्तते यः स श्रात्मा ।

किश्च — यथैकोऽपि चन्द्रमा नानाजलघटेषु दृश्यते तथैकोऽपि जीनो नानाशरीरेषु तिष्ठतीति वदन्ति तत्तु न घटते। करमादिति चेत् — चन्द्रिकरणोपाधि-वशेन घटस्थजलपुद्गला एव नानाचन्द्राकारेण परिणता, नचैकश्चन्द्रः । तत्र दृष्टान्तमाह—यथा देवदत्तपुखोपाधिवशेन नानादर्पणस्थपुद्गला एव नानाप्रखा-कारेण परिणता, न चैकं देवदत्तपुखं नानारूपेण परिणतम्। परिणमतीति चेत् — तिर्हं दर्पणस्थप्रतिविम्बं चैतन्यं प्रामोतीति, न च तथा। किन्तु यद्येक एव जीवो

अब 'श्रात्मा' शब्द का अर्थ कहते हैं। 'श्रद' धातु निरंतर गमन करने रूप अर्थ में है और 'सब गमनार्थक धातु ज्ञानार्थक होती हैं' इस बचन से यहाँ पर 'गमन' शब्द से ज्ञान कहा जाता है। इस कारण जो यथासंभव ज्ञान मुख आदि गुणों में सर्व प्रकार वर्त्तता है, वह श्रात्मा है। श्रथवा शुभ-श्रशुभ मन-वचन-काय की क्रिया के द्वारा यथासंभव तीन मंद श्रादि रूप से जो पूर्णरूपेण वर्त्तता है, वह श्रात्मा है। श्रथवा उत्पाद, व्यय और धौव्य इन तोनों धर्मों के द्वारा जो पूर्णरूप से वर्त्तता है, वह श्रात्मा है।

आशंका—जैसे एक ही चन्द्रमा अनेक जल के भरे हुए घटों में देखा जाता है, इसी प्रकार एक ही जीव अनेक शरीरों में रहता है। उत्तर—यह कथन घटित नहीं होता। प्रभ—क्यों नहीं घटित होता? उत्तर—चंद्रिकरण्डप उपाधि-वश से घटों में स्थित जल-रूपी पुद्गल ही नाना—चन्द्र—आकार रूप परिण्त हुआ है, एक चंद्रमा अनेक रूप नहीं परिण्मा है। दृष्टांत कहते हैं—जैसे देवदत्त के मुख रूप उपाधि के वश से अनेक दर्पणों में स्थित पुद्गल ही अनेक मुख रूप परिण्मते हैं, एक देवदत्त का मुख अनेक रूप नहीं परिण्मता। यदि कही कि देवदत्त का मुख ही अनेक मुख रूप परिण्मता है, तो दर्पणस्थित देवदत्त के मुख की तरह, चेतन (सजीव) हो जायेंगे, परंतु ऐसा नहीं है

है। इस कारण, 'शुद्धपारिणामिक भाव से जीव के बंध और मोच्च नहीं हैं' यह कथन सिद्ध हो गया।

भवति, तदैकजीवस्य सुखदुःखजीवितमरणादिके प्राप्ते तस्मिन्नेव चणे सर्वेषां जीवितमरणादिकं प्राप्नोति, न च तथा दृश्यते । अथवा ये वदन्ति यथैकोषि समुद्रः क्वापि चारजलः क्वापि मिष्टजलस्तथैकोऽपि जीवः सर्वदेहेषु तिष्ठतीति । तदपि न घटते । कथिपति चेत्—जलराश्यपेचया तत्रैकत्वं, न च जलपुद्गलापेचया तत्रै-कत्वम् । यदि जलपुद्गलापेचया भवत्येकत्वं तिहं स्तोकजले गृहीते शेषजलं सहैव किन्नायाति । ततः स्थितं षोडशवर्णिकासुवर्णराशिवदनन्तज्ञानादिलच्णं प्रत्येकं जीवराशिं प्रति, न चैकजीवापेच्चयेति ।

श्रध्यात्मशब्दस्यार्थः कथ्यते । मिथ्यात्वरागादिसमस्तविकल्पजालरूपपरि-हारेण स्वशुद्धात्मन्यधि यद्नुष्ठानं तद्ध्यात्ममिति । एवं ध्यानसामग्रीव्याख्यानीप-संहाररूपेण गाथा गता ॥ ५७॥

अथौद्धत्यपरिहारं कथयति:--

दन्वसंगहिमणं मुखिखाहा दोससंचयचुदा सुदपुराणा । सोधयंतु तणुसुत्तधरेख खोमिचन्दमुखिखा भिषयं जं ॥ ५८॥

(दर्पणों में सुख-प्रतिबिम्ब चेतन नहीं हैं), यदि अनेक गरीरों में एक ही जीव हो तो, एक जीव को सुख-दु:ख-जीवन-मरण आदि प्राप्त होने पर, इसी च्या सब जीवों को सुख-दु:ख-जीवन-मरण आदि प्राप्त होने चाहियें; किन्तु ऐसा देखने में नहीं आता। अथवा जो ऐसा कहते हैं कि, 'जैसे एक ही समुद्र कहीं तो खारे जल वाला है, कहीं मीठे जल वाला है, उसी प्रकार एक ही जीव सब देहों में विद्यमान हैं' सो यह कहना भी घटित नहीं होता। प्रअ-क्यों नहीं घटित होता? इसर-समुद्र में जलराशि की अपेचा से एकता है, जल-पुद्गलों (कणों) की अपेचा से एकता नहीं है। यदि जलपुद्गलों की अपेचा से एकता होती (एक अखंड द्रव्य होता) तो समुद्र में से थोड़ा जल प्रहण करने पर शेष जल भी उसके साथ ही क्यों न आजता। इस कारण यह सिद्ध हुआ कि सोलह-वानी के सुवर्ण की राशि के समान अनंतज्ञान आदि लच्चण की अपेचा जीवराशि में एकता है और एक जीव की (समस्त जीवराशि में एक ही जीव है, इस) अपेचा से जीवराशि में एकता नहीं है।

श्रव 'श्रव्यातम' शब्द का श्रर्थ कहते हैं। मिध्यात्व-राग श्रादि समस्त विकल्प समूह के त्याग द्वारा निज-शुद्ध-श्रात्मा में जो श्रनुष्ठान ( प्रवृत्ति का करना ), उसको 'श्रव्यात्म' कहते हैं। इस प्रकार ध्यान की सामबी के व्याख्यान के उपसंहार रूप से यह गाथा समाप्त हुई।। ४७।।

श्रव प्रनथकार अपने अभिमान के परिहार के लिये छन्द कहते हैं :--

गायार्थ :--श्रल्पज्ञान के धारक मुक्त नेमिचन्द्र मुनि ने जो यह द्रव्यसंब्रह कहा है, दोषों से रहित श्रीर ज्ञान से पूर्ण ऐसे श्राचार्य इसका शोधन करें।

द्रव्यसंग्रहं इमं मुनिनाथाः दोषसंचयन्युताः श्रुतपूर्णाः । शोषयन्तु तनुश्रुतघरेण् नेमिचन्द्रमुनिना भणितं यत् ॥ ५८॥

व्याख्या—'सोधयंतु'' शुद्धं कुर्वन्तु । के कर्तारः ? "मुखिखाहा' म्रानिनाथा मुनिप्रधानाः । किं विशिष्टाः ? "दोससंचयचुदा'' निर्दोषपरमात्मनो विल्चिया ये रागादिदोषास्तथेव च निर्दोषपरमात्मादितच्वपिक्ञानविषये संशयविमोहन्विभ्रमार्त्तेश्च्युता रहिता दोषसंचयच्युताः । पुनरिष कथम्भूताः ? "मुद्युएखां" वर्तमानपरमागमाभिधानद्रच्यभूतेन तथेव तद्धारोत्पन्ननिर्विकारस्वसम्वेदनज्ञानस्पभावश्रुतेन च पूर्णाः समग्राः श्रुतपूर्णाः । कं शोधयन्तु ? "दव्वसंगहमिणं" शुद्धचुद्धेकस्वभावपरमात्मादिद्रच्याणां संगृहो द्रच्यसंगृहस्तं द्रच्यसंगृहाभिधानम् गृन्थमिमं प्रत्यचीभृतम् । कि विशिष्टं ? "भिण्यं जं" भिण्ताः प्रतिपादितो यो गृन्थः । केन कर्वः भूतेन ? "लेमिचन्दमुणिणा" श्री नेमिचन्द्रमुनिना श्री नेमिचन्द्रसिद्धान्तिदेवाभिधानेन मुनिना सम्यग्दर्शनादिनिश्चयव्यवहाररूपपञ्चाचारोप्ताचार्येण । कथम्भूतेन ? "लेणुसुत्तघरेण" तनुश्रुतघरेणा तनुश्रुतं स्तोकं श्रुतं तद्धरतिति तनुश्रुतधरस्तेन । इति क्रियाकारकसम्बन्धः । एवं ध्यानोपसंहारगाथान्त्रयेण, श्रीद्धरपरिहार्थं प्रास्त्तवृद्धरेन च द्वितीयान्तराधिकारे तृतीयं स्थलं गतम् ।५८। इत्यन्तराधिकारद्वयेन विश्रितगाथाभिमोच्चमार्गवितादकनामा तृतीयोऽधिकारः समाप्तः

ऐसे दो ऋन्तराधिकारों द्वारा बीस गाथाऋों से मोक्तमार्ग-प्रतिपादक तृतीयाधिकारसमाप्त हुऋा

यृत्यर्थ :—'सोधयंतु' शुद्ध करें । कौन शुद्ध करें ? 'मुणिणाहा' मुनिनाथ, मुनियों में प्रधान अर्थात् आदार्थ । कैसे हैं वे अःचार्थ ? 'दोससंचयचुदा' निर्दोष-परमात्मा से विलक्षण जो राग आदि दोष तथा निर्दोष-परमात्मादि तत्त्वों के जानने में संशय—विमोह—विभ्रमरूप दोष, इन दोषों से रहित होने से, दोषों से रहित हैं । फिर कैसे हैं ? 'मुदपुण्णा' वर्तमान परमागम नामक द्रव्यश्रुत से तथा उस परमागम के आधार से उत्पन्न निर्विकार—स्व—अनुभव रूप भावश्रुत से परिपूर्ण होने से श्रुत पूर्ण हैं । किसको शुद्ध करें ? 'द्व्यसंगहमिणं' शुद्ध-युद्ध-एकस्वभाव परमात्मा आदि द्रव्यों के संग्रह रूप जो द्रव्यसंग्रह, इस प्रत्यचीभूत 'द्रव्यसंग्रह' नामक प्रत्य को । कैसे द्रव्यसंग्रह को ? 'मिण्यं जं' जिस प्रत्य को कहा है । किसने कहा है? 'णोमचन्दमुणिणा' सम्यदर्शन आदि निश्चय—व्यवहार रूप पंच—आचार सहित आचार्य 'श्रीनेमिचन्द सिद्धान्तिरेव' नामक मुनि ने । कैसे नेमिचन्द्र आचार्य ने ? 'तणुपुत्तधरेण' अल्पश्रुतज्ञानी ने । जो स्तोक श्रुत को धारण करे वह अल्प-श्रुत—ज्ञानी है । इस प्रकार क्रिया और कारकों का सम्बन्ध है । इस प्रकार ध्यान के उपसंहार रूप तोन गाथाओं से तथा ज्ञान के अभिमान के परिहार के लिये एक प्राकृत छन्द से द्वितीय अन्तराधिकार में तृतीय स्थल समाप्त हुआ ।। ४८ ।।

श्रत्र गून्थे 'विवित्तिस्य सन्धिर्भवति' इति वचनात्पदानां सन्धिनियमो नास्ति । वाक्यानि च स्तोकस्तोकानि कृतानि सुखबोधनार्थम् । तथैव लिङ्गवचन-क्रियाकारकसम्बन्धसमासविशेषणवाक्यसमाप्त्यादिदृषणं तथा च शुद्धात्मादिप्रति-पादनविषये विस्मृतिदृषणं च विद्वद्भिर्न गृाह्यमिति ।

एवं पूर्वोक्तप्रकारेण ''जीवमजीवं द्व्वं'' इत्यादिसप्तविंशतिगाथाभिः पट्द्व्य-पञ्चास्तिकायप्रतिपादकनामा प्रथमोधिकारः । तदनन्तरं ''आसव बन्धणं' इत्येकादशगाथाभिः सप्ततन्त्वनवपदार्थप्रतिपादकनामा द्वितीयोऽधिकारः । ततः परं ''सम्मद्दंसण'' इत्यादिविंशतिगाथाभिमोन्निमार्गप्रतिपादकनामा स्तोयोऽधिकारः ॥

इत्यधिकारत्रयेनाष्टाधिकपश्चाशतस्त्रत्रैः श्रीनेमिचनद्रसिद्धान्तिदेवैविरचितस्य द्रव्यसंग्रहामिधानगृन्थस्य सम्वन्धिनी श्रीत्रस्नदेवकृतवृत्तिः समाप्ता ।

इस प्रनथ में 'विविद्यत विषय की संधि होती है' इस वचन-अनुसार पहों की संधि का नियम नहीं है। (कहीं पर संधि की है और कहीं पर नहीं)। सरलता से बोध कराने के लिये वाक्य छोटे-छोटे बनाये गये हैं। लिंग, वचन, क्रिया, कारक, सम्बंध, समास, विशेषण और वाक्य-समाप्ति आदि दूषण एवं शुद्ध-आत्मा आदि तत्त्वों के कथन में विस्मरण (भूल) आदि दूषण इस प्रनथ में हों, उन्हें विद्वान पुरुष प्रहण न करें।

इस तरह "जीवमजीशं दळां" इत्यादि २७ गाथाओं का 'पट्द्रत्यपंचास्तिकायप्रति-पादकनामा' प्रथम अधिकार है। तदनन्तर "आसव बंधग्" इत्यादि ११ गाथाओं का 'सप्ततत्त्वनवपदार्थप्रतिपादकनामा' दूसरा अधिकार है। उसके पश्चात् "सम्मद्दंसग्" आदि बीस गाथाओं का 'मोच्चमार्गप्रतिपादकनामा' तीसरा अधिकार है।

> इस प्रकार श्रीनेमियन्द्राचार्य सिद्धान्तिदेव विरचित तीन ऋषिकारों की ४८ गःथात्रों वाले द्रव्यसंग्रह प्रंथ की श्रीब्रह्मरेबक्नुत,संस्कृत-वृत्ति तथा उसका हिन्दी श्रनुवाद समाप्त हुआ ।



# 

#### \*\*\***\***

#### छद्दव पंच ऋत्थी सत्त वि तच्चाणि ख्व पयत्था य । भंगुप्पाय-धुवत्ता णिहिट्टा जेख सी जिखी जयउ ॥ १ ॥

श्रर्थ—'जेए' जिनके द्वारा 'छद्दव्य' छः द्रव्य, 'पंच अत्थी' पाँच श्रस्तिकाय, 'सत्त वि तश्वाणि' सात तत्त्व, 'णव पयत्था य' नव पदार्थ श्रीर 'मंगुण्पाय—ध्रवत्ता' व्यय-उत्पाद-ध्रोव्य, 'शिदिद्वा' निर्देश किये गये हैं, 'सो जिएो' वे श्री जिनेन्द्रदेव 'जयड' जयवन्त रहो ॥ १ ॥

#### जीवो पुरमल घरमाऽधरमागासो तहेव कालो य। दर्व्वाणि कालरहिया पदेश बाहुन्लदो अस्थिकाया य।।२॥

अर्थ — 'जीबो पुग्गल धम्माऽधम्मागासो तहेव कालो य द्व्वाणि' जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल — क्रुच हैं, 'कालरहिया परेश बाहुल्लदो अत्थिकाया य' काल को छोड़ कर शेष उक्त पांच द्रव्य, बहुप्रदेशी होने के कारण, अस्तिकाय हैं ॥२॥

#### जीवाजीवासवबांध संबरी णिजरा तहा मोक्खो । तच्चाणि सत्त एदे सपुगग-पाचा पयस्था य ।। ३ ॥

अर्थ-'जीवाजीवासवबन्ध संवरो िएज्ञरा तहा मोक्खो तच्चािए सत्त' जीव, ध्रजीव, आस्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा तथा मोत्त-सात तत्त्व हैं; 'एदे सपुरुण-पावा पयत्त्था य' ये ( उक्त सात तत्त्व ) पुरुष व पाप सिंहत नव पदार्थ हैं ॥ ३॥

#### <sup>१</sup>जीवो होइ अमुत्तो सदेहिमत्तो सचेयमा कता। भोचा सो पुष दुविहो सिद्धो संसारिक्रो मामा॥ ४॥

त्रर्थ--'जीवो होइ अमुत्तो सदेहिमची सचेयणा कत्ता भोत्ता' जीव (द्रव्य) अमूर्तिक, स्वदेह-प्रमाण, चेतना सहित, कर्ता और भोक्ता है, 'सो पुण दुविहो' वह (जीव) दो प्रकार का है, 'सिद्धो संसारिओ' सिद्ध और संसारी; 'णाणा' (संसारी जीव) नाना प्रकार के हैं।। ४।।

१-कुछ अन्तर से वृहद्दव्यसंग्रह गाया २ से मिलती है । \*'श्र(s)त्थिकाया' इत्यपि पाठः ।

#### 'श्ररसमरूवमगंधं श्रव्वत्तं चेयणागुणमसदं । जाग्र श्रलिगगाहगां जीवमिणदिष्ट-संद्वागं ॥ ५ ॥

श्रर्थ—'जीवं' जीव को 'श्ररक्षमरूवमगंधं श्रव्यक्तं चेयणागुणमसदं श्रलिंग-ग्महण् श्रिणिदृहं—संद्वाणं' रस—रहित, रूप—रहित, गंध—रहित, श्रव्यक्त (सर्श—रहित), शब्द—रिहत; श्रलिंग—प्रहण् (लिंग द्वारा प्रहण् में नहीं श्राने वाला), श्रविर्दृष्ट संस्थान वाला (जिसका कोई संस्थान निर्दृष्ट नहीं हैं) श्रीर चेतन—गुण्—याला 'जाण्' जानो ॥४॥

#### वएग्-रस-गंघ-फासा विज्जंते जस्स जिग्वरुदिहा। मुत्तो पुम्मलकाश्रो पुढवी पहुदी हु सो सोढा।। ६।।

अर्थ--'जम्स' जिसके 'वरण-रस-गंध-फासा' वर्ण, रस, गन्ध तथा स्पर्श 'विङ्जंते' विद्यमान हैं, 'सो मुत्तो पुम्मलकात्रो' वह मूर्तिक पुद्गल-काय 'पुढवी पहुदी हु सीढा' पृथ्वी प्रभृति (आदि) छः प्रकार का 'जिएवरुहिट्टा' श्रीजिनेन्द्रदेव द्वारा कहा गया है ॥ ६॥

#### पुढवी जलं च छाया चउरिंदियविसय कम्म परमारण् । छन्विहभेयं भणियं पुग्गलदव्वं जिणिदेहिं ॥ ७॥

अर्थ-'पुढवी जलं च छाया चडरिंदियविसय कम्म परमाण्' १-प्रथ्वी, २-जल, ३-छाया, ४-( नेत्रेन्द्रिय के छातिरिक्त शेष ) चार इन्द्रियों के विषय ( वायु, शब्द खादि ), ४-कर्मवर्गणा, ६-परमाणु, 'छित्वहभेयं भणियं पुग्गलद्व्यं जिणिदेहिं' श्री जिनेन्द्रदेव ने पुद्गल द्रव्य को (ऐसे) छ: प्रकार का कहा है।। ७।।

#### ैगईपरिखयागा३ धम्मो पुग्गलजीवागा गमगा-सहयारी। तोयं जह मच्छागां श्रच्छंता गोव सो गोई ॥ ८॥

अर्थन निर्मात्यामा धम्मो पुग्नलजीवाण गमणसहयारी' गमन से परिएत पुद्गल और जीवों को गमन में सहकारी धर्म-द्रव्य है, 'तोयं जह मच्छाणं' जैसे मछितियों को (गमन में ) जल सहकारी है, 'श्रच्छंता रोव सो रोई' (किन्तु ) गमन न करते हुए (ठहरे हुये पुद्गल व जीवों को ) वह (धर्म-द्रव्य ) गमन नहीं कराता है ॥ द ॥

#### ४ठागाजुयागा अधम्मो<sup>५</sup> पुग्गसजीवागा ठागा-सहयारी । छाया जह पहियागां गच्छांता गोव सो धरई ॥ ६ ॥

ऋर्थ—'ठाराजुयारा ऋधम्मो पुरगलकीवारा ठारा-सहयारी' ठहरे हुये पुद्गल और जीवों को ठहरने में सहकारी ऋधर्म-द्रव्य है, 'छाया जह पहियारां' जैसे छाया पन्थियों को ठहरने में सहकारी है, 'गच्छंता रोव सो धरई' गमन करते हुये (जीव व पुद्गलों को) वह (ऋधर्म-द्रव्य) नहीं ठहराता है।। १।।

#### १श्रवगासदागाजोग्गं जीवादीगां वियागा श्रायासं । जेपहं लोगागासं २श्रवलोगागासमिदि दुविहं ॥ १० ॥

ऋर्थ- 'अवगासदागाजोगां जीवादीगां वियागा आयासं जेग्हं' जो जीव आदि द्रव्यों को अवकाश देने थोग्य है, उसको श्री जिनेन्द्रदेव द्वारा कहा हुआ आकाश द्रव्य जानो, 'लोगागासं अल्लोगागासमिदि दुविहं' लोकाकाश और अलोकाकाश ( इन भेदों से आकाश ) दो प्रकार का है ॥ १०॥

#### <sup>३</sup>दव्यपरियट्टजादो जो सो कालो इवेड् ववहारो। लोगागासपएसो एक्केक्काशु य परमट्ठो ॥ ११ ॥

श्चर्य—'द्व्यपरियट्टजादो जो सो कालो हवेड ववहारो' जो द्रव्यों के परिवर्तन से जायमान है; वह व्यवहार-काल है; 'लोगागासपएसो एक्केक्काएर् य परमङ्घो' लोकाकाश में प्रदेश रूप सेस्थित एक-एक-कालागु परमार्थ (निश्चय) काल है ॥ ११॥

### <sup>४</sup>लोयायासपदेसे एक्केक्के<sup>५</sup> जे द्विया हु एक्केक्का । रयणाणं रासीमिव ते कालाण् असंखदव्वाणि ॥ १२ ॥

श्रर्थ-- 'तोयायासपदेसे एक्केक्के जे द्विया हु एक्केक्का रयणाणं रासीमिव' जो लोकाकाश के एक-एक प्रदेश पर, रत्नों के ढेर के समान, (परस्पर भिन्न २ होकर) एक-एक स्थित हैं; 'ते कालासू असंखदव्यासि' वे कालासू असंख्यात द्रव्य हैं ॥ १२ ॥

#### ६संखातीदा जीवे धम्माऽधम्मे ऋगंत श्रायासे । संखादासंखादा मुत्ति पदेसाउ संति गो काले ॥ १३ ॥

अर्थ—'संखातीदा जीवे धम्माऽधम्मे' एक जीव में, धर्म (द्रव्य) में तथा अधर्म (द्रव्य) में असंख्यात (प्रदेश) हैं, 'अएन्त आयासे' आकाश में अनन्त (प्रदेश) हैं, 'संखादासंखादा मुक्ति पदेसाउ संति पुद्गल में संख्यात, असंख्यात व (अनंत) प्रदेश हैं; 'एो काले' काल में (प्रदेश) नहीं हैं (अर्थात् कालागु एक प्रदेशी है, उसमें शक्ति या व्यक्ति की अपेक्ता से बहुप्रदेशीपना नहीं हैं) ॥ १३॥

### ण्जावदियं श्रायासं ऋविभागीपुग्गलाखुवद्दुद्धं । तं खु पदेसं जासे सम्बाखुट्ठासदासरिहं ॥ १४॥

चर्थ-- 'जाविदयं चायासं खविभागीपुमालागुवदृद्धं तं खु पदेसं जागोे' खविभागी पुद्गलागु से जितना चाकाश रोका जाता है, उसको प्रदेश जानों; 'सन्वागुट्टाणदाणरिहं' (वह प्रदेश) सब (पुद्गल) परमागुओं को स्थान देने में समर्थ है।। १४॥

१-वृ.द्र.सं. गाथा १६ । २-प्श्रलोगागास' इत्यपि पाठः । ३-वृ.द्र.सं.गा. २१ कुछ स्रंतर से । ४-वृ.द्र. सं.गा. २२ । ५-'एक्कके' इति पाठान्तरः । ६-वृ.द्र.सं.गाथा २५ का रूपान्तर । ७-वृ.द्र.सं.गा. २७ ।

#### जीवो गागी पुम्मल-धम्माऽधम्मायासा तहेव कालो य । अजीवा जिगमगित्रो ग हु मगगइ जो हु सो मिच्छो ॥ १५ ॥

ऋर्थ—'जीवो एएए।' जीव झानी (झानवाला) है, 'पुग्गल-धम्माऽधम्मायासा तहेव कालो य ऋजीवा' पुद्गल, धर्म, ऋधर्म, ऋकाश तथा काल — ऋजीव हैं, 'जिएमिएिओ' ऐसा श्री जिनेन्द्रदेव ने वर्णन किया है; 'ए हु मएएइ जो हु सो मिच्छ।' जो ऐसा नहीं मानता है, वह मिध्यादृष्टि है ॥ १४॥

#### मिच्छत्तं हिंसाई कसाय-जोगा य त्रासवी बंधो । सकसाई जं जीवो परिगिएहइ पोग्गलं विविद्दं ॥ १६ ॥

अर्थ-'मिच्छत्तं हिंसाई कसाय-जोगा य आसवो' मिध्यत्व, हिंसा आदि (अन्नत), कषाय और योगों से आसव होता है, 'बंधो सकसाई जं जीवो परिगिरहइ पोग्गलं विविहं' कषाय सहित जीव नाना प्रकार के पुद्गल को जो ग्रहण करता है, वह बंध है ॥ १६ ॥

#### मिच्छत्ताईचात्रो संवर जिस भसइ सिजरादेसे । कम्मास खत्रो सो पुस श्रहिलसिश्रो श्रसहिलसिश्रो य ॥ १७॥

श्रर्थ—'मिच्छत्ताईचाओ संवर जिए मएइ' श्री जिनेन्द्रदेव ने मिथ्यास्वादि के स्वाग को संवर कहा है, 'एिज्जरादेसे कम्माए खओ' कमों का एकदेश त्त्वय निर्जरा है, 'सो पुरा श्रहिलिसओ श्रएहिलिसओ य' बहुरि वह (निर्जरा) श्रीभलाषा-सहित (सकाम, श्रविपाक) और श्रीभलाषा-रहित (श्रकाम, सविपाक) ऐसे दो प्रकार की है ॥ १७॥

#### कम्म बंधगा-बद्धस्य सब्भूदस्संतरप्पणो । सञ्चकम्म-बिश्चिम्मुको मोक्लो होइ जिणेडिदो ॥ १८ ॥

त्रर्थ—'कम्म बंधण-बद्धस्स सम्भूदस्संतरप्पणो' कर्मी के बंधन से बद्ध सद्भूत ( प्रशस्त ) अन्तरात्मा का 'सब्बयम्म-विणिम्सुको' जो सर्व कर्मी से पूर्णरूपेण मुक्त होना (ब्रुटना) है 'जिलेडिदो मोक्खो होई' वह मोक्त है; ऐसा श्रीजिनेन्द्रदेव ने वर्णन किया है।१८

### सादाऽऽउ-सामगोदासां पयडीश्रो सुहा हवे । पुराम तिस्थयरादी ऋषसां पावं तु त्रागमे ॥ १६ ॥

श्चर्य—'सादाऽऽड-णामगोदाणं पयडीश्चो सुहा हवे पुरुण तित्थवरादी' साता वेदनीय, शुभ आयु, शुभ नाम तथा शुभ गोत्र एवं तीर्थङ्कर आदि प्रकृतियां पुरुष प्रकृतियां हैं, 'अएएं पावं तु' अन्य (शेष प्रकृतियां) पाप हैं, 'आगमे' ऐसा परमागम में कहा है ।१६।

> सासइ सार-पज्जास्रो उप्पज्जइ देवपज्जस्रो तत्थ । जीवो स एव सव्वस्सभंगुप्पाया धुवा एवं ॥ २०॥

अर्थ—'एासइ एर-पजान्त्रो' नर (मनुष्य) पर्याय नष्ट होती है, 'उपजाइ देव-पजाओं' देव पर्याय उत्पन्न होती है, 'तत्थ जीवो स एव' तथा जीव वह का वह ही रहता है, 'सन्वस्स मगुष्पाया धुवा एवं' इस ही प्रकार सर्व द्रव्यों के उत्पाद-व्यय-भ्रोव्य होता है।२०।

#### उप्पादप्पद्धंसा वन्थूगां होति पञ्जय-गाएगा (ग्यया) । दन्बद्विएगा गिन्चा नोधन्त्रा सन्बजिगानुत्ता ॥ २१॥

त्रर्था—'उप्पद्धंसा वत्त्र्थूणं होंति पञ्जय-गएएए' वस्तु में उत्पाद तथा व्यय पर्याय-नय से होता है, 'दञ्चट्टिएए एिचा बोधव्या' द्रव्य-दृष्टि से (वस्तु) नित्य (प्रौव्य) जाननी चाहिये; 'सव्यजिराबुत्ता' श्रीसर्वज्ञ जिनेन्द्रदेव द्वारा ऐसा कहा गया है ॥२१॥

#### एवं ब्रहिगयसुत्तो सद्वाराजुदी मस्तो शिरुंभिता। छंडउ रायं रोसं जइ इच्छइ कम्मशो सास (गासं)॥ २२॥

अर्थ-'जह इच्छह कम्मणो णासं' यदि कर्मों का नाश करना चाहते हो तो 'एवं अहिगयसुत्तो सङाणजुदो मणो णिरुंभित्ता' इस प्रकार सृत्र से अभिगत होकर (परमागम के ज्ञाता होकर), काय को निश्चल करके और मन को स्थिर करके 'छंडड रायं रोसं' राग तथा दें व को छोड़ो ॥ २२॥

### विसएसु पवद्वंतं चित्तं घारेतु श्रप्पाणो श्रप्पा । भायइ श्रप्पाणेगां जो सो पावेइ खलु सेयं ॥ २३ ॥

अर्थ-'जो अप्पा' जो आत्मा 'विसएमु पबट्टंतं चित्तं धारेतु' विषयों में लगे हुए मन को रोक कर, 'अप्पणो कायइ अप्पाणेगां' अपनी आत्मा को अपने द्वारा ध्याता है, 'सो पावेद्द खलु सेयं' वह (आत्मा) वास्तव में कल्याण (मुख) को पाता है।। २३॥

### सम्मं जीवादीया ग्रञ्चा सम्मं सुकित्तिदा जेहिं। मोहगयकेसरीणं ग्रमो ग्रमो ठाग साहूगां ॥ २४॥

त्रर्था—'सम्मं जीवादीयाण्या' जीवादि को सम्यक् प्रकार जानकर 'जेहिं सम्मं सुकित्तिदा' जिन्होंने उन जीवादि का मले प्रकार वर्णन किया है, 'मोहगयकेसरीणं एमो एमो ठाए साहूग्ं' जो मोहरूपी गज (हस्ती ) के लिये केसरी (सिंह ) के समान हैं, उन साधुत्र्यों को (हमारा) नमस्कार होऊ नमस्कार होऊ ॥ २४॥

#### सोमच्छलेण रइया पयत्थ-लक्लणकराउ गाहास्रो । भव्जुवयारिणमित्तं गणिणा सिरिखेमिचंदेण ॥ २५ ॥

द्यर्थी—'सोमण्छलेण'श्री सोम (श्रेष्ठी) के निमित्त से 'मब्बुययारिणिमित्तं' मध्य जीवों के उपकार के लिये 'सिरिणेमिचंदेण गिएएणा' श्री नेमिचन्द्र द्याचार्य द्वारा 'पयत्त्थ-लक्खणकराउ गाहाओं' पदार्थी का लक्षण कहनेवाली गाथायें 'रह्या' रची गई हैं ॥२४॥

# बृहदूद्रव्यसंग्रह-गाथाः

| ।था-संख्या | गाथा                                                                                | पृष्ठ संख्या |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| <b>१</b>   | जीवमजीवं दृष्वं जिण्वरवसहेण जेण णिदिट्टं ।<br>देविंदविंदवंदं वंदे तं सन्वदा सिरसा ॥ | 8            |
| २          | जीवो उवश्रोगमश्रो श्रमुत्ति कत्ता सदेह परिमासो ।                                    |              |
|            | भोत्ता संसारत्यो सिद्धो सो विस्तसोड्ढगई ॥                                           | Z            |
| ३          | तिककाले चदुपाएगा इन्दियगलमाउत्रारापाणो य ।                                          |              |
|            | ववहारा सो जीवो लिच्छयखयदो दु चेदणा जस्स ॥                                           | १०           |
| 8          | उवश्रोगो दुवियप्पो दंसरासासं च दंससं चदुधा ।                                        |              |
|            | चक्खु अचक्ख् श्रोही दंसगामध केवलं खेयं।।                                            | १३           |
| ¥          | णार्चा अद्ववियणं मदिसुदिश्रोही असारासासासा ।                                        |              |
|            | मराापज्जयकेवलमवि पच्चक्ख-परोक्खभेयं च ॥                                             | 88           |
| ६          | श्रहु चदु गागादंतमा सामग्णां जीवलक्खणां भिषायं ।                                    |              |
|            | ववहारा सुद्धराया सुद्धं पुरा दंसरां रागणं।।                                         | १७           |
| ৩          | वर्गा रस पंच गंधा दो फासा श्रद्ध गिच्छया जीवे।                                      | _            |
|            | गो संति अमुत्ति तदो ववहारा मुत्ति वंधादो ।।                                         | 3\$          |
| =          | पुरमलकम्मादीसां कत्ता ववहारदी दु सिन्छयदी।                                          |              |
|            | चेदग्रकम्माणादा सुद्रग्रया सुद्रभावाणं ॥                                            | २०           |
| з          | ववहारा सुहदुक्खं पुग्गलकम्मप्फलं पभुंजेदि ।                                         |              |
|            | श्रादा णिच्छयगायदो चेदगाभावं खु आदरस ॥                                              | २२           |
| १०         | अणुगुरुदेहपमाणी उनसंहारप्पसप्पदी चेदा ।                                             |              |
|            | श्रसमुहदो वनहारा णिच्छयणयदो त्रसंखदेसो वा ॥                                         | २४           |
| ११         | पुढविजलतेयवाऊ वर्णाप्फदि विविद्यावरेइंदी ।                                          | _            |
|            | विगतिगचदुपंचक्खा तसजीबा होति संखादी ॥                                               | २८           |

| गाथा-संख्या  | गाथा                                                                                          | पृष्ठ संख्या |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| १२           | समणा त्रमणा गोया पंचिदिय गिम्मणा परे सव्वे।<br>बादर सुहमेइंदी सव्वे पज्जत्त इदरा थ ॥          | २६           |
| १३           | मग्गगगुणठागोहि य चउदसहि हवंति तह ऋसुद्धणया ।<br>विष्णोया संसारी सच्वे सुद्धा हु सुद्धणया ॥    | <b>३१</b>    |
| <b>१</b> ४   | णिक्कम्मा अट्ठगुणा किंचूणा चरमदेहदो सिद्धा ।<br>लोयग्गठिदा णिच्चा उप्पादवएहिं संजुता ॥        | 80           |
| <b>१</b> ४   | अजीवो पुरा खेळो पुरगलघरमो अधरम आयासं।<br>कालो पुरगल मुत्तो रूवादिगुखो अमुत्ति सेसा दु (हु)॥   | 8≂           |
| १६           | सद्दो बंघो सुहुमो थूलो संठाखभेद—तमछाया ।<br>उज्जोदादवसहिया पुग्गलदव्वस्स पज्जाया ॥            | ų o          |
| <b>१</b> ७ ( | ूगइपरिस्थायास धम्मो पुग्गलजीवास गमससहयारी ।<br>तोयं जद मच्छासं श्रच्छंता स्रोव सो सोई ॥       | ЯŔ           |
| <b>१</b> ⊏   | ठागजुदाग श्रथम्मो पुगालजीवाग ठागसहयारी ।<br>छाया जह पहियागं गन्छंता गोव सो धरई ॥              | <i>48</i>    |
| 38           | श्रवगासदागाजोग्गं जीवादीगां वियाग श्रायासं ।<br>जेएहं लोगागासं श्रन्लोगागासमिदि दुविहं ॥      | ¥¥           |
| २०           | धम्माऽधम्मा कालो पुग्गलजीवा य संति जावदिये।<br>द्यायासे सो लोगो तत्तो परदो त्रलोगुत्ति (तो )॥ | ¥ ६          |
| २१           | दव्यपरिवर्डरूवो जो सो कालो हवेइ ववहारी।<br>परिणामादीलक्खो बद्धगालक्खो य परमट्ठो ॥             | ή≃           |
| २२           | लोयायासपदेसे इक्किक्के जे ठिया हु इक्किक्का ।<br>रयणागं रासी इव ते कालाणु श्रसंखदच्याणि ॥     | ६२           |
| २३           | एवं छन्भेयमिदं जीवाजीवप्पभेददो दव्वं ।<br>उत्तं कालविज्ञतं शादव्वा पंच श्रस्थिकाया दु ॥       | ξ <b>ξ</b>   |
|              | •                                                                                             | - •          |

#### वृहद्द्रव्यसंप्रह्-गाथाः

| गाथा-संख्या | गाथा                                                                                          | पृष्ठ संख्या |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| २४          | संति जदो तेगोदे अत्थिति भगांति जिगावरा जझा ।<br>काया इव बहुदेसा तझा काया य अत्थिकाया य ॥      | ६६           |
| २ध          | होंति असंखा जीवे धम्माधम्मे अखंत आयासे।<br>मुरी तिविह पदेसा कालस्सेगो सा तेसा सो काओ।।        | ६⊏           |
| २६          | एयपदेसो वि ऋण् सामाखंघपदेसदो होदि ।<br>वहुदेसो उवयारा तेगा य कास्रो भगंति सव्वण्हु ॥          | ७०           |
| २७          | जावदियं ग्रायासं श्रविभागीपुग्गलागुउद्वदं ।<br>तं खु पदेसं जागे सन्वागुद्वागदागरिहं ॥         | ७२           |
| र⊏          | त्रासव बंधग संवर शिजर मोक्खो सपुरगणावा जे।<br>जीवाजीवविसेसा ते वि समारेग पथणामो ॥             | <b>د</b> ٤   |
| २६          | श्रासर्वाद जेश कम्मं परिगामेशप्पगो स विष्शेश्रो ।<br>भावासवी जिशुत्तो कम्मासवर्गा परी होदि ॥  | ۳Ą           |
| ३०          | मिच्छत्ताविरिद्यमादजोगकोधादश्रोऽथ विष्णेया ।<br>पण पण पणदस तिय चदु कमसो भेदा दु पुब्बस्स ।    | ८६           |
| 38          | णाणावरणादीणं जोग्गं जं पुग्गलं समासवदि ।<br>दव्यासवी स गोत्री त्र्रगोयभेत्री जिस्स्वादी ॥     | <b>~</b> ~   |
| ३२          | वज्मदि कम्मं जेग दु चेदणभावेग भाववंधी सी।<br>कम्मादपदेसागं अएगोएगपवेसगं इदरो ॥                | چۇ           |
| ३३          | पयिडिद्विदिश्रगुभागण्पदेसभेदादु चदुविधो बंधो ।<br>जोगा पयिडिपदेसा ठिदिश्रगुभागा कसायदो होति ॥ | 80           |
| ३४          | चेदगापरिगामो जो कम्मस्यासविधरोहणे हेद् ।<br>सो भावसंवरो खल्ल दन्वासवरोहणे अपगो ॥              | ६३           |
| ३५          | वदसमिदीगुत्तीत्रो धम्माणुपेहा परीसहजत्रो य ।<br>चारित्तं वहुभेयं गायव्या भावसंवरिवसेसा ॥      | =3           |

| वृहद्द्रव्यसंप्रह-गाथ | T: |
|-----------------------|----|
|-----------------------|----|

ष्ट्रष्ठ संख्या गाथा-संख्या गाथा जह कालेण तवेख य भुत्तरसं कम्मपुरगलं जेख। 388 ३६ भावेश सडदि गोया तस्सडगां चेदि शिजरा दुविहा ॥ सव्वस्स कम्मणो जो खयहेद् ऋष्पणो हु परिणामो । श्र रोयो स भावप्रक्लो दव्वविप्रक्लो य कम्मप्रभावो ॥ १५२ सुहश्रसुहभावजुत्ता प्रथमां पावं दवंति खलु जीवा। ३⊏ सादं सुहाउ गामं गोदं प्रष्णं पराणि पानं च ॥ १५६ सम्मद् संगणाणां चरणं ग्रुक्खस्स कारणं जाणे। 38 ववहारा शिच्छयदी तत्तियमइत्री शिन्नी अप्पा।। १६० ्रयगत्त्रयं ग् वट्टइ ऋषागं मुहत्तु ऋएग्रद्वियक्षि । 80 तहा तत्तियमइउ होदि हु मुक्खस्स कार्णं आदा ॥ १६१ जीवादिसद्दर्शं सम्मत्तं रूवमप्पणी तं 88 दुरभिणिवेसविध्वकं गाणं सम्मंखु होदि सदि जिह्ना। १६३ संसयविमोहविब्भमविविज्जियं ४२ **ऋष्पपरसुद्धवस्स** गहरां सम्मराणाणां सायारमणीयभेयं १७७ जं सामएएां गहरां भावाएां खेव कट्डुमायारं । ४३ अविसेसिद्धा अट्टे दंसणमिदि भएए।ए समए॥ १८३ दंसरापुरुवं गाागं स्रदमस्थाएं गा दोणिया उवउग्गा । នន जुगवं जहाा केवलिशाहे जुगवं तु ते दो वि।। १८४ श्रमुहादो विशिवित्ती सुहे पवित्ती य जाएा चारित्तं । 8र्भ वदसमिदिगुत्तिरूवं ववहारणयादु जिलाभिणियम् ।। 980 बहिरब्मंतरिकरियारोही भवकारणाप्पणासद्वं ४६ णाणिस्स जं जिल्लानं तं परमं सम्मचारितं ॥ १६३ दुविहं पि मोक्खहेउं भाषो पाउरादि जं मुखी खियमा । ४७ तद्या पयत्तचित्ता ज्रयं कार्एा समब्भसंह १८४

ि२४३

#### बृहद्द्रव्यसंप्रह्-गाथाः

| गाथा-संख्या | गाथा                                                                                             | <b>पृष्ठ</b> संख्या |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| 8⊏          | मा ग्रुडिसह मा रज़ह मा दूसह इट्टाणिट्ट अट्टे सु।<br>थिरमिन्छहि जइ चित्तं विचित्तकारणपिद्धीए।।    | <b>?</b> 8\$        |
| 38          | पर्यातीससीलछप्पराचउदुगमेगं च जवह ज्काएह ।<br>परमेट्विवाचयाणं ऋग्णं च गुरूवएसेण ॥                 | २०२                 |
| Яo          | गहुचदुधाइकम्मो दंसगसुहरागावीरियमईत्रो ।<br>सुहदेहत्थो श्रप्पा सुद्धो श्रिरिहो विचितिजो ॥         | २०५                 |
| ५१          | खट्ठट्ठकम्मदेही लोयालोयस्स जास्त्रो दट्ठा ।<br>पुरिसायारी ऋष्पा सिद्धो भाएह लोयसिहरत्थो ॥        | २११                 |
| ध२          | दंसगागागपहागो वीरियचारित्तवरतवायारे ।<br>श्रप्पं परं च जुंजइ सो श्रायरिश्रो मुगी भेत्रो ॥        | २१३                 |
| प्र ३       | जो रयगात्तयज्ञत्तो गिच्चं धम्मोवदेसमे गिरदो ।<br>सो उवज्मात्रो अप्पा जदिवरवसहो ग्रमो तस्स ॥      | २१५                 |
| ñ 8         | दंसस्यसाससम्मां मम्मां मोक्खस्स जो हु चारिनां।<br>साधयदि स्टिचसुद्धं स मुखी समो तस्स ॥           | <b>२१</b> ६         |
| หัส         | जं किंचिवि चिंतंतो णिरीहवित्ती हवे जदा साहु।<br>सद्धृण य एयत्तं तदाहु तं तस्स णिच्छयं ज्याणां॥   | २१⊏                 |
| ५६          | मा चिद्वह मा जंपह मा चिंतह कि वि जेस होइ थिरो।<br>श्रप्पा अप्पम्मि रश्रो इसमेव पर हवे ज्कासं॥    | २१६                 |
| ЯØ          | तवसुदवदवं चेदा ज्काशारहधुरंधरो हवे जम्हा।<br>तम्हा तत्तियशिरदा तन्लद्धीए मदा होह ॥               | २२२                 |
| ¥۳          | दव्वसंगहमिणं मुणिणाहा दोससंचयचुदा सुदपुराणा ।<br>सोधयंतु तरासुत्तधरेण गोमिचन्दमुणिणा भिषायं जं ॥ | २३२                 |

## ----

# अकारादिक्रमेण बृहद्द्रव्यसंब्रहस्य गाथासूची

| <b>***</b>                |         |                |                                     |        |             |  |
|---------------------------|---------|----------------|-------------------------------------|--------|-------------|--|
| गाथा-स्त्रादिपद           | गा. सं. | <b>पृ. सं.</b> | गाथा-ऋादि्पद्                       | गाः सं | ष्ट्र. सं.  |  |
| श्रजीवो पुण गोत्रो        | १५      | ጸ።             | दव्वसंगहभिरं मुणिणाहा               | ሂኳ     | २३२         |  |
| श्रष्ट चदु गाग दंसग       | Ę       | १७             | दुविहं पि मोक्खहेडं                 | ४७     | X39         |  |
| अगुपुरुदेहपमागो           | १०      | २४             | <b>दं</b> सरागागपहा <b>गो</b>       | ४२     | २१३         |  |
| <b>ऋवगासदाण्</b> जोगां    | १६      | ሂሂ             | दंसण्याणसमगां                       | *8     | २१६         |  |
| श्रसुहादो विशिवित्ती      | 88      | १६०            | दंसगपुञ्जं गाग्                     | 88     | १म४         |  |
| श्रासवदि जेण कम्मं        | રેદ     | <del>⊑</del> ሂ | धम्साधम्मा कालो                     | २०     | ४६          |  |
| श्रासवबंधग्रसंवर          | २५      | <b>≒</b> ३     | पण्तीससोलञ्जपण                      | 8દ     | २०२         |  |
| उवस्रोगो दुवियप्पो        | 8       | १३             | पय <b>डि</b> ट्डिदि <b>ऋगाु</b> भाग | ३३     | 0,3         |  |
| एयपदेसो वि ऋगू            | २६      | ૭૦             | पुग्गलकम्मादीगां                    | 5      | २०          |  |
| एवं छुब्भेयमिदं           | २३      | ६६             | पुढविजलतेयवाऊ                       | ११     | २५          |  |
| गइपरिएायास धम्मो          | १७      | ¥₹             | बज्मदि कम्मं जेए दु                 | ३२     | <u> ج</u> و |  |
| चेदणपरिणामो जो            | ३४      | ६३             | बहिरब्भंतरिकया                      | ४६     | १६३         |  |
| जह कालेगा तवेगा य         | ३६      | १४६            | मगग्यगुणुठागोहि य                   | १३     | ३१          |  |
| जावदियं त्र्यायासं        | २७      | ७२             | मा चिट्टह मा जंपह                   | પ્રફ   | २१६         |  |
| जीवमजीवं दव्वं            | ٠ १     | 8              | मा मुज्ज्ञह मा रज्जह                | ४८     | १६६         |  |
| जीवादीसदृहणं              | ४१      | १६३            | मिच्छत्ताविरदिपमाद                  | ३०     | म्          |  |
| जीवो उवस्रोगमस्रो         | २       | <b>ب</b>       | रयणत्त्रयं ए वट्टइ                  | ४०     | १६१         |  |
| जो रयणत्तयजुत्तो          | ४३      | २१४            | लोयायासपदेसे 💮                      | २२     | ६२          |  |
| जं किंचिवि चिंतंतो        | ¥¥      | २१=            | वरुरा रस पंच गंधा                   | y.     | 38          |  |
| जं सामएएां गहएां          | ४३      | १≒३            | वदसमिदीगुत्तीस्रो                   | ३४     | ६५          |  |
| ठाणजुदाग ऋधम्मो           | १८      | አጸ             | ववहारा सुहदुक्खं                    | £      | <b>२</b> २  |  |
| ग्रहचदुवाइकम्मो           | ধ্রত    | २०४            | सहो बंधो सुहुमो                     | १६     | χo          |  |
| ण्डहकम्मदेहो              | *8      | २११            | समणा अमणा गोया                      | १२     | ३६          |  |
| <b>गागावर</b> णादीगं      | ₹१      | <del>55</del>  | सन्वस्स कम्मणो जो                   | ફે∘    | १४२         |  |
| गाम् <b>ऋट्ठवियप्पं</b>   | ¥       | १४             | सुहश्रसुहभावजुत्ता                  | ३प     | १४६         |  |
| णिकस्मा अद्वगुणा          | १४      | ४०             | संति जदो तेगोदे                     | ર૪     | ६६          |  |
| तयसुद्यद्वां चे <b>दा</b> | ১০      | २२२            | सम्मदंसण्णाणं                       | 38     | १६०         |  |
| तिकाले चदुपाया            | ર       | १०             | संसयविमोहविब्भम                     | ૪૨     | १७७         |  |
| दव्यपरिवट्टरूयो           | २१      | ¥ <b>⊏</b>     | होंति असंखा जीवे                    | २४     | ६=          |  |
|                           |         |                | l .                                 |        |             |  |

# अकारादिकमेण लघुद्रव्यसंग्रह-गाथासूची

|                        |           | ••        | <b>)∳</b>            |            |           |
|------------------------|-----------|-----------|----------------------|------------|-----------|
| गाथा-स्रादिपद          | गाथा सं०  | पृष्ठ सं० | गाथा-श्रादिपद        | गाथा सं०   | पृष्ठ सं० |
| <b>श्ररसम</b> रूवमगंधं | ሂ         | २३६       | ग्णसइ ग्रर-पञ्जाश्रो | २०         | २३५       |
| श्रवगासदाग्रजोग्गं     | १०        | २३७       | दव्वपरियट्टजादो      | ११         | २३७       |
| <b>उप्पाद्पद्धं</b> सा | २१        | २३६       | पुढवी जलं च छाया     | હ          | २३६       |
| एवं श्रहिगयसुत्तो      | २२        | २३६       | मिच्छत्तं हिंसाई     | १६         | २३८       |
| कम्म बंधण्-वद्धस्स     | १प        | २३८       | मिच्छत्ताईचात्रो     | १७         | २३⊏       |
| गइपरिगायाम्            | =         | २३६       | <b>लोयायासपदसे</b>   | १२         | २३७       |
| छुद्द्व पंच            | 8         | २३४       | वरुए रस गंध          | ६          | २३६       |
| जावदीयं श्रायासं       | 88        | २३७       | विसएसु पवट्टंतं      | <b>र</b> ३ | २३६       |
| जीवजीवासव              | ३         | २३४       | संखातीदा जीवे        | १३         | २३७       |
| जीवो गागी पुग्गल       | १४        | २३८       | सम्मं जीवादीया       | ₹8         | २३६       |
| जीवो पुग्गल धम्मा      | २         | २३४       | सादाउगाम             | १६         | . २३म     |
| जीको होई श्रमुत्तो     | 8         | २३४       | सोमच्छलेस रहया       | ₹.¥        | २३६       |
| ठाणजुयाण अधम्मो        | <u>\$</u> | २३६       |                      |            |           |

संकेतस्ची (म्रष्ट २४७-२४८ सम्बन्धी)

|            |                            | •                  |                           |               |                             |
|------------|----------------------------|--------------------|---------------------------|---------------|-----------------------------|
| संकेत      | म्रंथ नाम                  | संकेत              | ें ग्रंथ नाम <sub> </sub> | संकेत         | ग्रंथ नाम                   |
| आ. प.      | त्र्यालापपद्धति            | पंचा. ता.          | पंचास्तिकाय-              | र. श्रा. रल   | करंड श्रावकाचार             |
| श्चाः परि. | ऋा <b>प्त</b> परिचा        |                    | तालर्यवृत्ति टीका         | ल. सा.        | लब्धिसार                    |
| आ. ख.      | श्राप्तस्वरूप              | ч. я.              | परमात्मा प्रकाश           | वसु- वर्      | पुनन्दि श्राव <b>का</b> चार |
| श्रा. सा.  | श्रा <b>राधना</b> सार      | प्र. सा.           | प्रवचनसार                 | <b>ড.</b> সা. | षट् प्राभृतसं <b>प्र</b> ह  |
| गो. क. गो  | म्मटसार कर्मकांड           | <b>ঘূ. ৱ. ঘূ</b> র | यपाद उपासकाचार            | ष. ख.         | षट् खरडागम                  |
| गो.जी. गो  | म्मटसार जीवकांड            | बा.ग्र.            | बारस अनुप्रेचा            | स.सा.         | समयसार                      |
| জ. प.      | जं <b>बू</b> दीवपरग्गत्ति  | भ.श्रा.            | भगवति ऋाराधना             | समा.          | समाधिशतक                    |
| त. ग्र.    | तत्त्वे अनुशासन            | भा.पा.             | भाव पाहुड्                | स.सि.         | सर्वार्थसिद्धि              |
| त. सा      | तत्त्वसारं                 | भा. सं.            | भा <b>वसंग्र</b> ह        | सि. भ.        | सिद्धभक्ति                  |
| ति. प      | तिल्लोय परस्पति            | मूला.              | मूलाचार (वट्टकेर)         |               | नुभाषित रस्न <b>संदोह</b> ः |
| नि सा      | नियमसार                    | मो. पा.            | में चपहुड़                | हि.उ. हिते    | पेपदेश(निर्ण्यसागर)         |
| पं.सं.     | <b>पं</b> चसं <b>प्र</b> ह | य.च.               | यशस्तिलक चम्पू            | ित्रि सा      | त्रिलोकस् <b>ार</b>         |
| पंचा.      | पंचास्तिकाय                | यो. सा             | योगस≀र                    | ज्ञान.        | ज्ञानार्गव                  |
|            |                            |                    |                           |               |                             |

मोट: जहाँ दो संख्या हों, उनमें प्रथमसंख्या 'श्रद्याय', 'समं' ग्रादि की है; दूसरी संख्या 'गाथा, श्लोक' ग्रादि की है। वह खंडागम में प्रथम संख्या पुस्तक की है, दूसरी संख्या 'पृष्ठ' की है। जहाँ पर एक संख्या हो वह गाथा या श्लोक की है, किन्तु संख्या से पूर्व यदि 'पू.' हो तो वह पृष्ठ संख्या है। यदि संख्या के पश्चात् 'टी.' हो तो गाया टीका से प्रयोजन है।

#### वृह**द् द्र**ञ्यसंग्रहः

# संस्कृतटीकायामुक्तानां पद्यादीनां वर्णानुक्रमसूची

|            | <b>**</b>                                                      |
|------------|----------------------------------------------------------------|
| <b>র</b>   | उक्त पद्य श्रम्य मंथ                                           |
| ११६        | श्रच्छि गिमीलग्मेत्तं त्रिसा. २०७                              |
| २२६        | ऋजवितिरयण मो.प. ७७                                             |
| १०७        | ऋश्यि अगांता जीवा ष.ख. १/२७१                                   |
|            | ,, ,, ৪/৪৩৩                                                    |
|            | गो.जी १६६                                                      |
|            | मूलाः १२/१६२                                                   |
| २२६        | अत्रेदानीं निषेधन्ति त.अ. ॐ ५ ५३                               |
| २३४        | ऋपुरयमव्रतैः पुरायं समा. ५३                                    |
| २२४        | अञ्जतानि परित्यज्य समा. ५४                                     |
| २०३        | श्रिरिहंता श्रसरीरा भा.सं. ६२७टी.                              |
| २१७        | श्ररूहासिद्धा इरया बान्त्रः १२                                 |
|            | मो.पा. १०४                                                     |
| १४३        | <b>अशुभपरिगाम बहुलता</b> ्                                     |
| 388        | म्रसिदिसदं किरियाणं गो.क. ५७६                                  |
| १११        | आत्मानदिसंयमतीय हि.उ. पृ. १२८                                  |
| १४३        | म्रात्मोपदान सिद्धं सि.भ. ७                                    |
| २३६        | श्रादाखुमज्क भा.पा. ४८                                         |
|            | नि.सा १००                                                      |
|            | स.सा. १४ च्रेपक (३)                                            |
| ३०         | ब्राहार सरीरिंदिय गो.जी. ११५                                   |
| 0.1-       | ष.ख. २/४१७<br>इगत्तीस सत्त चत्तारि ष.स.७/१३१                   |
| १४०        |                                                                |
| 0.13       | ति.प. ८/१४६<br>इत्यति दुर्लभरूपां पत्र ६ टी.                   |
| १४३        | इत्यति दुर्लभरूपां प.प्र. ६ टी.  <br>इंदियकाया ऊशिय गो.जी. १३१ |
| ₹0<br>02¢  | इंद्रवीदो रिक्खा त्रि. मा. ४०४                                 |
| १३६        |                                                                |
| २१६        | ज्योतनमुद्योगो भ.त्रा. २ छ।या<br>जद्दम मिध्यात्वविषं           |
| १४७        | =                                                              |
| <b>३</b> २ | ख्वसंत खोणमोहो गो.जी. १०                                       |
| ७३         | एगिएगोद सरीरे ध.ख.१/२७०,३०४<br>,, ,, ४/४७८                     |
|            | ,, ,, ४/४७८<br>गो.जी. १६५                                      |
|            | मूला. १२/१६३                                                   |

| •          |                              |                 |              |
|------------|------------------------------|-----------------|--------------|
| मृष्ठ      | उक्त पद्म                    | श्रन्य प्र      | थ            |
| २२६        | एगो मे सस्दो                 | भाषा.           | 3%           |
|            |                              | नि.सा.          | १०२          |
|            |                              | मूला.           | २/४८         |
| •          |                              | ष.ख.            | ६/६          |
| ****       | <u>-</u>                     | ष.ख.<br>-रे-२   | <b>७</b> /€≒ |
| <u> </u>   | एयंतबुद्ध दरसी               | गो.जी.          | १६           |
| હરૂ        | अोगादगाद शिचि                |                 | १६४          |
| १७६        | श्रोजस्तेजो विद्या           | र.श्रा.         | ३६           |
| २२६        | कंखिद कलुसिद                 | मूला.           | २/⊏१         |
| ६४         | किं पल्लविएग्।               | ৰা স            | 80           |
| १५४        | खयडवसमियविसे                 | ही गो.जी.       | ६४०          |
|            | d                            | <b>.ख.</b> ६/१३ | ६,२०४        |
|            | 6                            | त.सा.           | 3            |
|            | £                            | <b>া</b> .সা.   | २०७६         |
| ३६         | गइ इंदियेस काये              | गो.जी.          | १४१          |
| 38         | गुणजीवापज्जत्ती              | गो.जी.          | २            |
| २०४        | गुप्तेन्द्रियमनाध्या         | ता त.त्र्य.     | , <b>३</b> 5 |
| १४२        | चक्खुस्सदंसणस्स              |                 | प्रा. १२     |
| २१४        | <del>छत्तींसगुण समग</del> ्  | ो भासं.         | ইতে          |
| ११०        | जन्मना जायते शू              | <u>द्रः</u>     |              |
| १४१        | जं श्ररणाणी कम               | मं प्रसार       | २३⊏          |
|            |                              | ष.ख. १          | ३/२⊏१        |
|            |                              | भ,श्रा,         | ११०          |
| ११०        | जीवो वह्या जीवा              | ह्ये भ आ        | #00          |
| 389        | जोगा पयडिपदेसा               | ा गो.क.         | २४७          |
| १७६        | ज्योतिर्भावन भौमे            | षु सु.र.        | दर्ध         |
|            |                              | *पं.सं.         | १/२६म        |
| १३४        | ग्राउदुत्तरसत्तसया           | त्रि.सा.        | ३३२          |
| <b>म</b> २ | गा वि उपजाई                  | प.प्र.          | १/६=         |
| १४४        | ग् <del>णिञ्चदरधाउसत्त</del> | य गो.जी         | 37           |
| ११≒        | <b>िएरयादो</b> एिस्सरि       | हो त्रि.सा.     | २०३          |
| 48         | ततं वीगादिकं                 | पंचा ता         | ७६टी.        |
| १४७        | तीसं वासो जम्मे              | गो.ज            | ો. ૪હર       |
|            |                              |                 |              |

#### **वृहद्**द्रव्यसंप्रहः

| वृष्ठ                                             | उक्त पद्य                | ऋन्य प्रंथ        | वृष्ट          | उक्त पद्य                       | ऋन्य प्रंथ                |  |
|---------------------------------------------------|--------------------------|-------------------|----------------|---------------------------------|---------------------------|--|
| <b>ર</b> ૪                                        | दंसण् वय सामाइय          | <b>प.ख.</b> १/१७३ | २४             | मूल <b>सरीरम</b> छं <b>डि</b> य | गो.जी. ६६७                |  |
|                                                   |                          | षास्त्र, ६/२०६    | २२७            | यत्पुनर्व ऋकायस्य               | त. श्र. ५४                |  |
|                                                   |                          | गो.जी. ४७६        | २१०            | यस्यनास्ति स्वयंप्रज्ञा         | हि.उ. पृ.१०५              |  |
| ३१                                                | दस सरुगीगं पाए।          | गो.जी. १३२        |                |                                 | <b>*</b> मूला १०/४२       |  |
|                                                   |                          | ष.ख. २/४१≒        | <b>{ X X X</b> | रयणदीवदिणयर                     | यो.स. ५७                  |  |
| હ્યુ                                              | दुरिगाय एयं एयं          | वसु. २४           | 33             | वच्छरक्य भव                     | पंचा ता.२७टी.             |  |
| ररम                                               | दौर्विध्यदग्धमनसो        | य.चं.२√१३४        | २२=            | व्धबन्धच्छेदादेः                | र.श्रा. ७५                |  |
| 88¥.                                              | धन्या ये प्रतिबुद्धा ध   |                   | 40             | विकहा तहा कसाया                 |                           |  |
| ११३                                               | धम्मे य धम्म फलहि        |                   | 2.6            | <del></del>                     | गो.जी. ३४                 |  |
| `ξ                                                | नास्तिकत्व परिहारः       | पंचा ता. १ टी     | २०६            | विस्मयो जननं निद्र।             |                           |  |
| १४७                                               | पञ्चमहाव्रत रज्ञां       | . ,,              |                |                                 | पु. इ. ४,६<br>य.च.पृ. १३४ |  |
| २२६                                               | पञ्चमुष्टिभिरुत्पाट्य    |                   | १६२            | विसयकसा ऋोगाढो                  | _                         |  |
| १३                                                | पडपडिहारसिमज             | गो. क. २१         | २४             | वेयग् कषाय वेडिंव               |                           |  |
| 독특                                                | पण एव दु श्रद्धवीस       | स सि.भ.८          | , -            |                                 | <b>ष.</b> ख.४/२६          |  |
| २०१                                               | पदस्थं मंत्र वाक्यस्थं   | प. प्र. १टी       | २२३            | वैराग्यं तत्त्वविज्ञानं         | ,                         |  |
|                                                   |                          | ष.प्रा. पृ.२३६    | ४६             | शिवं परमकल्यारां                | प.प्र. १/२०टी.            |  |
| હ8                                                | परिगामि जीवमुत्तं        | वसु. २३           |                | •                               | खा.स्व. २४                |  |
|                                                   |                          | मूला. ७/४४        | १७७            | शेषेषु देवतिर्यद्ध              | पं.सं.१/३०१               |  |
| १३०                                               | पुव्यस्स हु परिमाएं      | ष.ख. १३/३००       | Ę              | श्रेयो मार्गस्य संसिति          |                           |  |
|                                                   |                          | जं.प. १३/१२       | १०४            | सक्को सहम्ग                     | मूला. १२/१४२              |  |
| २०                                                | बंधं पडि एयतं            | स.सि. २/७टी.      | 30}            | सग्गं तवेण सब्वो                | मो पा २३                  |  |
| २२६                                               | भरहे दुस्समकाले          | मो.पा. ७७         | १४३            | सरणात्रो य तिलेख                |                           |  |
| ¥                                                 | भवणालय चालीसा            | त्रा.सा. १टी.     | १३६            | सद्भिस भरएी आ                   | स त्रि.सा.३६६             |  |
| ६                                                 | मङ्गलिशिमित हेउं         | ष.स्व. १/७        | २५व            | संकल्प कल्पतरः                  | य.च. २/१३२                |  |
|                                                   |                          | पंचा ता. १ टी     | २१७            | समत्तं सःग्णाग्                 | वा.च. १३                  |  |
|                                                   |                          | ति.प. १/७         | ४४             | सम्मत्तरहाम् दंसम्              | भा.सं ६४                  |  |
| २२६                                               | ममत्ति परिवज्रामि        | भाषाः ५७          | ļ              | _                               | वसु. ४३७                  |  |
|                                                   |                          | नि.सा. ६६         | १७६            | सम्यग्दर्शनशुद्धा               | र.आ. ३४                   |  |
|                                                   |                          | मूला. २/४४        | XX             | सिद्धोऽहं सुद्धोहं              | त.सा. २८                  |  |
| ३२                                                | •                        |                   | १६८            | सूचमं जिनोदितं व।               | क्यं श्रा.प. ५            |  |
| २२६                                               | मुक्तश्चेत् प्राक् भ्वेद |                   | X.3            |                                 | गो.क. ६४                  |  |
| १४५                                               | मूदत्रयं मदाश्चष्टौ      |                   |                | सौधर्मादिष्वसंख्या              | *पृं.सं १/३००             |  |
|                                                   | •                        | ज्ञान. पु.६३      | १७६            | हेठि्ठमञ्जप्पुढवीरां            | गो.जी.१२७                 |  |
|                                                   |                          |                   |                | <u>ज्</u> धां <b>तृषाभयं</b>    | <b>आ.स्व.</b> १४          |  |
|                                                   |                          | ુવ.પ્ર. વૃ.१४३    | l              |                                 | पु.च. ४                   |  |
| *इन पद्धों का रूपान्तर होने पर भी भावार्थ वही है। |                          |                   |                |                                 |                           |  |

### वृहद्*द्रव्यसं*प्रहः

# पारिभाषिक-शब्दसूची

•

| शब्द                           | <b>মূ</b> ন্ত          | शब्द                      | पृष्ठ                   |
|--------------------------------|------------------------|---------------------------|-------------------------|
| ą                              | ष्र                    | <b>अनुप्रे</b> चा         | १०३                     |
| श्रकम्पनाचार्य                 | १७३                    | अनुभाग-बंध                | ६०, ६१, ६२, १४ <b>८</b> |
| श्रकिंचित्कर हेतु              | 280                    | अतुमान<br>अतुमान          | २०८, २०६, २१०           |
| अगुरुलघु गुण                   | .,, -<br>.οε           | अ <u>नुयोग</u>            | १८०                     |
| त्रगुरुलधुत्व<br>त्रगुरुलधुत्व | ४२                     | अनैकान्तिक हेतु           | <b>२</b> १०             |
| श्रम्तिभूत                     | १६४                    | अन्तकृदशांग               | १७६                     |
| अङ्का (देश)                    | १२८                    | श्रन्तरात्मा              | <b>૪</b> ૪, ૪७          |
| अङ्गबाह्य (१४)                 | १७६                    | अन्तरित पदार्थ            | २०६                     |
| श्रचरम                         | १०६                    | अन्यत्व अनुप्रेत्ता       | १०६                     |
| श्रचजुदर्शन                    | १३, १४                 | श्रन्वय दृष्टान्त         | २०६                     |
|                                | १३६, १४०, १४२, १७०     | त्रपध्या <b>न</b>         | ६४, २२⊏, २२६            |
| <b>अजीव</b>                    | ४८, ७४, ७७, ७६, ८३     | अपराजित नगर               | १२८, १३०                |
| श्रञ्जनचोर                     | र्१६⊏ ।                | श्रपवाद व्याख्यान         | १६, २२६, २२७            |
| अतिमुक्त मुनि                  | १६६                    | अपहृत संयम                | <b>१</b> <u>.</u> ३     |
|                                | ६,४४,४४,७४,७४,७६,७७    | <b>अ</b> पायविचय          | १६न                     |
| अधिकृत देव                     | 8                      | अपूर्वकरण गुणस्थान        | ३४,१४७,१६६,२००          |
| अध्यात्म                       | <b>२३२</b> े           | <b>श्र</b> प्रमत्तसंयत    | ₹४,६४,१४७,१४⊏           |
| अध्यातम भाषा                   | १४४, १४५, १६४, २००     | <b>ऋप्रत्याख्यानावर</b> ण | 938                     |
| मधुव ऋतुप्रेचा                 | १०३                    | अञ्बहुलभाग                | ११४, ११६                |
| श्रनन्त सुख                    | ४२                     | श्रभन्य                   | ३८, ३६, ४७, १४४         |
| श्रनम्तमति (स्त्री)            | १६६                    | श्रभव्यसेन                | १६४                     |
| अनन्त वीर्य                    | ४२, ४६                 | त्रभाषात्मक शब्द          | χo                      |
| <b>अनद्ग</b> त्मक              | ४०, ४१                 | <b>अभिधान</b>             | v                       |
| त्रनायतन                       | १२८, १६७               | अभिध्येय                  | (g)                     |
|                                | एस्था ३४.१४७,१६६,२००   | ्त्रशभमत् देव             | Ę                       |
| अनुत्रोपपादिक दः               |                        | अभूतार्थ नय               | 3                       |
|                                | १३८, १३६, १४०, १४२     | <b>त्र्रभेदनय</b>         | ८०, १८६, १६०            |
| त्रमुपचरित सद्भ                | -•                     | अभ्युद्य सुख              | १४४                     |
| अनुपचरितास <b>द्</b> भ         | र्त ११, १२, २०, २१,२३, |                           | १७१                     |
|                                | २४, ४१, ८२, १०३        | अमूर्तिक                  | न, १६, २०, ४न, ७४       |

| शब्द                          | पृष्ठ                   | शब् <b>द</b>         | पृष्ठ                 |
|-------------------------------|-------------------------|----------------------|-----------------------|
| <b>अयोगिगुणस्थान</b>          | ३४, ४५, १४५             |                      | <b>त्रा</b>           |
| श्रयोध्या                     | १३०, १३४                | त्राकार              | १७७                   |
| <b>श्रर</b> जापूरि            | १२६                     |                      | ૧૨,૪૪,૪૬,७૪,७४,७६,७७  |
| <b>ऋरिहं</b> त                | २०४, २०६                | ऋार्किचन             | १०२                   |
| श्रलोकाकाश                    | ६३, २११                 |                      | , १४८, १६४, १६७, २०१  |
| <b>अवगाह</b> न                | <b>૪</b> ૨              | श्राचार्य            | र १३                  |
| श्रवध्या (नगरी)               | १३०                     | <b>आचाराङ्ग</b>      | १७६                   |
| अवधिदर्शन <b>ं</b>            | १४, १८४                 |                      | न्थ)१⊏०, १६२,२१४,२२३  |
| <b>श्रवधिज्ञा</b> न           | १७, १७६, १५४            | <b>आतप</b>           | ४०, ४२                |
| <del>श्र</del> विकल्पितनिश्चय | रश≒                     | <b>श्रा</b> त्मा     | ४४, र३१               |
| श्रविपाक निर्जरा              | १४६, १४०                | श्रादिपद्            | २०३, २०४              |
| श्रविरत सम्यग्दृष्टि ४,३३,    | ૪७,६४,१४८,१६१           | अन्त (स्वर्ग)        | १३८, १३६, १४०, १४२    |
| <b>ऋविरति</b>                 | <b>=६, =७,</b> १४=      | ऋायतन                | १६७                   |
| শ্বর                          | १११, २२४                | <b>आरग (स्व</b> र्ग) | १३८, १३६, १४०, १४२    |
| ऋशरण अनुप्रेचा                | १०४                     | त्राराधना            | ६१, १२६, २१७, २२२     |
| श्रशुचि ऋतुप्रेद्धा           | ११०                     | <b>ऋार्जव</b>        | १००                   |
| अशुद्ध नय ८, ६, ११, १         | १२, २१, २२, २३,         | स्रार्त्तध्यान (४)   | १६७                   |
| ३२, ४७, ४१,                   | ७६, ५२, ६४, ६४,         | आद्री (नचत्र)        | १३६                   |
| श्रशुद्ध पारिणामिक भाव        | १०३, १६३, २०२<br>३४, ३६ | त्रार्थ खंड          | १२१, १२२, १३०         |
| अशुभ तैजस समुद् <b>घ</b> ।त   | ४५, ४८<br><b>२</b> ६    | ऋार्य मनुष्य         | ×۶                    |
| श्रशुभोषयोग                   | E8, १५७, १६२            | आवर्ता (देश)         | १२्७                  |
| अशोकपूरि                      | 20, 120, 121<br>128     | <b>ञ्चावास</b>       | ११६, १२०              |
| त्रश्चपूरि                    | १२६                     | आश्लेषा (नच्छ)       | १३६                   |
| अश्विनी (नज्ञत्र)             | १३४                     | ऋक्षिम नगर           | १                     |
| श्रष्ट प्रवचन मातृ            | <b>२२७</b>              | व्यास्त्रव ५०        | , म१, म३, म४, म४, ६२, |
| असद्भूत व्यवहार नय            | ४,१२,≒२,१६३             |                      | १११, १४८, १६४         |
| असंयत सम्यग्दछ ४,३३,          | 80.88.88E 888           | आहारक मार्गणा        | <b>ই</b> ড            |
| श्रसंज्ञी                     | ३०, ३६, ११८             | आहारक ससुद्धः        | त २६                  |
| ऋसिद्ध हेतु                   | २०६, २१०                | ऋाज्ञाविचय           | १६८                   |
| त्रसुरकुमार<br>-              | ११६, ११६, १४१           |                      | इ                     |
| <b>अस्ति</b>                  | ६७                      | <b>电子</b> 交          | १३६                   |
| <b>ऋ</b> ईंकार                | १६७                     | इन्द्रक विसान        | १४०                   |
| त्रचरात्मक                    | ¥٥                      | इन्द्रक बिल          | ११६, ११७              |
| अज्ञौहिणी (सेना)              | १६५                     | इन्द्रिय मार्गणा     | ३७                    |
| अज्ञान                        | 88                      | इष्टदेव              | Ę                     |

| शब्द                   | মূন্ত                         | शब्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | प्रह                      |
|------------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
|                        | che                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ų                         |
| ईश्वर                  | રે                            | एकत्वश्चनुप्रेचा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १०८                       |
|                        | १म,१३६,१४०,१४१,१४२            | एकत्ववितर्कवीचार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ध्यान ३४, २००             |
| ईर्यापथशुद्धि          | १०१                           | एकदेशचारि <b>त्र</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १६१, १६२                  |
|                        | <b>3</b>                      | एकदेशजिन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ×                         |
| उज्जयिनी (नगरी)        | १७४                           | एकदेशव्रत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २२४, २२४                  |
| उरु,रकुरु (दोत्र)      | १२३,१२४,१३८                   | एकदेश शुद्धनिश्चय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४,२२,४०,५२,६ <b>४</b> ,६६ |
| उत्तराफाल्गुनी (नर     |                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २०२, २१६, २२०, २३०        |
| उत्तराभाद्र (नचत्र)    | १३६                           | एकेन्द्रिय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २्                        |
| उत्तरायग्              | १३६                           | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ऐ                         |
| उत्तराषाढ (नद्मत्र)    | १३६                           | ऐरावत दोत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १२१, १२४,१२४,१३४          |
| <b>उत्पाद्</b>         | ४४, ६२, ६३, ६७, ६८            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | श्रो                      |
| उत्सर्ग वचन            | १६, २२६, २२७                  | श्रोम् (शब्द)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २०३                       |
| <b>उदुरुति भट्टारक</b> | १७१                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>56</b>                 |
| उद्दायन राजा           | १७१                           | कच्छा (देश)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १२७                       |
| उद्घार सागर            | ३११                           | कच्छावति (देश)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १२७                       |
| <b>उद्योत</b>          | ५०, ५२                        | कमल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १२४                       |
| डपकार                  | <b>ં</b> ફ                    | करणानुयोग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १८०                       |
| उपगृह्न (गुण्)         | १७२                           | कर्कट संक्राम्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १३७                       |
| ज्यचरित सद्भूत         |                               | कर्त्ता प्र,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २०,२१,७४,७४,७६,८१,८२      |
|                        | ,१ <b>८,२१,२३,४६,१०३,१</b> ६३ | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १६८,१६६,२०२,२०४,२११       |
| उपनय                   | २०६, २१०                      | कर्मचेतना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 8દ                        |
| उपयोग                  | न, १३, १७, १न, ४६             | कर्मफल चेतना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ૪૬                        |
| उपशम सम्यकत्त्व        | १७१, १६१                      | कर्मभूमि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १२४                       |
| उपशांतमोह              | ३४, १४८, १४६, १६६             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १२६                       |
| उपदान कारण             | ६१, ६३                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | म६,म७,६०,६२,१११,१४६       |
| उपाध्याय (साधु)        | २१४, २१४                      | कषाय मार्गगा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ३७                        |
| खपासकाध्यनांग<br>-€2   | 308                           | काकतालिय न्याय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |
| उर्विला रानी           | १७४<br>ऊ                      | The state of the s | •                         |
| <u>अर्ध्वगम</u> न      |                               | कापिष्ट स्वर्ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १३८, १३६, १४०, १४२        |
| क्षत्रासम              | <i>દ,</i> ૪ <b>१, ૪</b> ૪     | 101 1111 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>३</b> ७                |
|                        | 粗                             | कायशुद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १०१                       |
| ऋजुविमान               | १३८, १४०                      | ं कारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>૭૪, ७</b> ૪, ७६, १६६   |

| शब्द                           | <b>as</b>              | शब्द पृष्ठ                               |
|--------------------------------|------------------------|------------------------------------------|
| कारण समयसार                    | ४०, ६२                 | गजदंत १२३, १२४, १२६, १३२                 |
| कार्य समयसार                   | <b>ं</b> ६२            | गतिमार्गेणा ३६                           |
| काल ४८,४६,४८,६१,६४             | ,६७,६≒,६६              | गन्धमालिनी (देश) १३०                     |
| ७०,७२,७४,७४,७६,७८              | ,१३४, <sup>५</sup> ३४  | गन्धर्वाराधना प्रन्थ २२७                 |
| काल ऋन्तरित                    | २०६                    | गन्धा (देश) १३०                          |
| काल लब्धि ६१,                  | १४०, १६४               | गन्धिलां (देश) १३०                       |
| कालोदक (समुद्र)                | १२०                    | गुण ४०                                   |
|                                | १३२, १३४               | गुण्स्थान ३२                             |
| कि <b>द्भि</b> दून             | ४३, २१२                | गुप्ति ६म, ६६, १४८, १६०, १६२             |
| कुण्डला नगरी                   | ं १२५                  | गौतम गण्धर १६४, २२६                      |
| कुन्दकुन्द स्वामी              | २२६                    | गृहाङ्गकल्पवृत्त १२६                     |
| कुमति                          | १४                     | ग्रह (तारे) १३४<br>- १३२ १३२ १३२ १३२ १३२ |
| कुमुदा (देश)                   | उर्१                   | प्रैवेयिक (नव) १३८, १३६, १४०, १४२<br>-   |
| कुश्रुत                        | १४                     | घ                                        |
| =                              | १३१, १३२               | घन (शब्द) ४१                             |
| केवलदर्शन १३,१४,४२,४६,१८       |                        | घनवात ११३, ११४, १३६                      |
| केवलज्ञान १७,४१,४७,४६,६४,      |                        | घनोदघि ११३, ११४, १३६                     |
| १७६,१५४,१५४,२००,२१             |                        | च                                        |
| केवलज्ञानावरग्                 | 80                     | चक्रपूरी (नगरी) १३०                      |
| केवित समुद्घात                 | <b>२</b> ६             | चक्रवर्ति (राजा) १०७, ११८                |
| केवली                          | १८४, १८४               | चतुरिन्द्रिय २६                          |
| केंसरी (हुद)                   | १२१, १२३               | चन्डिका देवी १६४                         |
| कौरव                           | १६४                    | चन्द्रप्रभ विद्याधर १७१                  |
| कंस (राजा) १६४,                | १६⊏, १६६               | चरणानुयोग १८०,१६२                        |
| कृतान्तवक (राजा)               | १६६                    | चरमशरीर १०६                              |
| कृष्ण (नारायण)                 | १६४                    | चत्रुदर्शन १३                            |
| क्रियासहित                     | ৬৪, ৬২                 | चारित्र १४६, १६०, १६१, १६२, १६३,         |
| क्रोध                          | २७, १११                | १६४, २१३<br>चारित्रमोह २०१               |
| स्वराणी (जारी)                 | . 60                   | चारित्रसार २२७                           |
| खड्गपूरी (नगरी)<br>खडगा (नगरी) | १३०                    | चित्राप्रध्वी ११४                        |
| ख <b>ड्</b> गा (नगरी)          | १२७<br>००० ०० <b>०</b> | चूलिका ७४, ७८, १७६                       |
| खरमाग<br><b>ग</b>              | ११४, ११६               | चेतना (३) ४६                             |
| गङ्गा १२१,१२२,१२३, <b>१</b> २१ | 3,१३०,१३१              | चेलनारानी १७२                            |

|                          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | _                                |
|--------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------|
| शब्द                     | प्रष्ठ                                  | शब्द                                    | ঘ্ৰন্ত                           |
| . <b></b>                |                                         | तीर्थं कर                               | ११८, १४४, १४१; १७०               |
| <b>छदास्थ</b>            | १८४, १८४                                | तूर्योङ्ग कल्पवृत्त                     | १२६                              |
| <b>छा</b> या             | ४०, ४२                                  | तैजस समुद्घात                           | २६                               |
| छेदोपस्थापना             | १४६, १४७                                | त्याग                                   | १०२, २२४                         |
| <b>ন</b>                 |                                         |                                         | द्                               |
| जघत्य गुगा               | ٤o                                      | दर्शन १३                                | ,१४,४०,१म३,१म४,१म४,              |
| जड़ (जीव)                | २७                                      | 1                                       | द६,१दफ,१दद,१द <i>६,</i> २०४      |
| जनपद्                    | १२१                                     | दर्शन मार्गेणा                          | ₹७                               |
| जम्बृद्धीप ११६,१२१,      | १२४,१३१,१३४                             | दर्शनमोह                                | २०१                              |
| जम्बू <mark>वृत्त</mark> | ११६, १२६                                | दर्शनाचार                               | <b>૨</b> १३                      |
| जयघेवल                   | ४०                                      | दशपुर (नगर)                             | રેંબ્રે                          |
| जरासिधु (प्रतिनारायग्)   | १६८                                     | दिस्णायन                                | १३४, १३७                         |
| जिन                      | <b>પ્ર</b> , ૪૬                         | दार्शनिक श्रावक                         | १६१                              |
| जिनदत्त                  | १७२                                     | दीपाङ्ग कल्पवृत्त                       | १२६                              |
| जिनवरवृष <b>म</b>        | Ę                                       | दीपायन (भुनि)                           | .26                              |
| जीव = =, १०, ११, १=      | , २७, ७४, ७७                            | दुध्यनि                                 | ६४, २२८, २२६                     |
|                          | न, ७६, ८०, ८३                           | दु:षमाकाल<br>                           | २२६                              |
| जीवसमास                  | ३०                                      | देवकी (रानी)                            | १६=                              |
| ज्येष्ठा (नत्तत्र)       | १३६                                     | देवकुरु (चेत्र)                         | १२३, १२४, १३८                    |
| ज्येष्ठा माता            | १७२                                     | _                                       | १६४                              |
| ज्योतिरङ्ग कल्पवृत्त     | १२६                                     | देवमूढ़ता<br>  देवारएय                  | १२७, १२ <del>८</del>             |
| ज्योतिष्क देव            | १३४, १४१                                | देश-श्रम्तरित                           | ₹08                              |
| ज्योतिष लोक              | १३४                                     | देशघाति सर्द्धक                         | રુંટ<br>શક                       |
| त                        |                                         | देशचारित्र                              | १६१, १६२                         |
| तत (शब्द्)               | ४१                                      | देशप्रत्य <b>च</b>                      | 121, 127<br>121, 127             |
| तत्त्वानुशासन            | २२६, २२७                                | देहप्रमा <b>ग</b>                       | . १२<br>२४                       |
| तनुवात वलय ११३, ११       | ४, १३६, १४०                             | दो-इन्द्रिय                             | <b>२०</b><br>२८                  |
| तप १०२,१४६,१४०,२         | ११४,२२२,२२३                             | दोष                                     | જે.                              |
| तपाचार                   | २१४                                     | दोष (१८)                                | ० <del>४</del><br>२०६            |
| तम                       | ४०, ४२                                  | देश ( <u>१</u> ५)<br>दृष्टान्त          | २०७,२० <b>⊏,</b> २० <b>६,२१०</b> |
| तमप्रभा (नरक-पृथिवी)     | ११४                                     |                                         | १७६                              |
| तारे                     | १३४                                     |                                         | 780                              |
| तिगिछ (हुद) १२१, १२      | २, १२३, १२४                             | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | १४६, १४०                         |
| तियंग्लोक                |                                         | द्रव्य निर्विचिकित्स                    | T 8400                           |
| तीन-इन्द्रिव             | રેદ                                     |                                         | ४१, ८६, ६०                       |

| २४४ ] वृ | हद्द्रव्यसंत्रहः | [ पारिभाषिक शब्द |
|----------|------------------|------------------|
|----------|------------------|------------------|

| शब्द                                                         | <b>र्</b> ड                                                   | शब्द                            | व्रष्ठ                                |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------|
| द्रव्य मोच १४२,१४३,२२                                        | १६,२३०                                                        | नरक                             | ११६, ११७, ११८, ११६                    |
| द्रव्य स्तवन                                                 | ંષ્ઠ                                                          | नरक बिल                         | ११४, ११६                              |
| द्रव्य संप्रह् २३                                            | २, २३३                                                        | नरकांता नदी                     | १२४                                   |
| द्रव्य संवर १                                                | દરૂ, દ૪                                                       | नलिना (देश)                     | १२६                                   |
|                                                              | ३, २२७                                                        | नचत्र                           | १३४,१३६                               |
| द्रव्यार्थिक नय                                              | ,३,२३०                                                        | नागकुमार                        | 888                                   |
| द्रव्यानुयोग                                                 | १८०                                                           | नागेन्द्र पर्वत                 | १३३                                   |
| द्रव्यस्तिव                                                  | 55                                                            | नाभिगिरि                        | १२२, १२३                              |
| _                                                            | ६, १२०                                                        | नामपद                           | २०३, २०४                              |
| द्वीपकुमार (देव)                                             | १४१                                                           | नारायण                          | १११, ११८, १६४, १६८                    |
| द्वीपायन (मुनि)                                              | २६                                                            | नारी (नदी)                      | १२४                                   |
| द्धेष २०                                                     | १, २०२                                                        | निगमन (ऋनुमा                    |                                       |
| ध                                                            |                                                               | निगोद                           | १०७, ११४                              |
|                                                              |                                                               | नित्य                           | ૪૪, ૭૪, ७६                            |
| धर्म ६८, ६६, १००                                             | •                                                             | निस्यनिगोद                      | १०७                                   |
|                                                              | ०⊏,२०६                                                        | निद।नशल्य                       | १८१                                   |
| धर्म अनुप्रेचा                                               | १४४                                                           | निमित्त                         | १३४                                   |
| धर्मे द्रव्य ४८,४६,४३,४४,७०,७४,७४<br>धर्मध्यान १६८,२०१,२२२,२ |                                                               | निर्गतित्वं                     | 82                                    |
| धमध्यान १६८,२०१,२२२,२<br>धवल                                 | २५,२२७<br>४०                                                  | निर्गोत्रत्वां                  | ४२                                    |
| <b>a</b> P 4                                                 | ००<br>⊏, २०६                                                  | _ r                             | =१,⊏३,⊏४,११२,११३,१४ <sup>°</sup> €,   |
| धातकी खंड १२०,१३१,१३२,१३                                     | •                                                             | ,                               | १४०,१४१                               |
| धातु (७)                                                     | र,<br>२०६                                                     | निर्नामरूां                     | ४२                                    |
| धारा नगरी                                                    | ે ફ                                                           | निर्योगत्वं                     | ४२                                    |
| धूमप्रभा (नरक)                                               | ११४                                                           | निर्विचिकित्सा                  | १७०                                   |
| भौव्य ४४, ६२, ६३,                                            | ६७, ६८                                                        | निर्वेदरवां                     | ४२                                    |
| ध्याता १६६, २०३, २१८, २१                                     | ६, २२२                                                        | निरायुषस्यं                     | ४२                                    |
| ध्यान १६४,१६६,२०३,२०४,२१                                     |                                                               | निरिन्द्रियत्वं                 | ४२                                    |
| २२०,२२२,२२३,२२४,२२                                           | ४,२२६,                                                        | निष्कांचित                      | १६६                                   |
| <b>२२७,</b> २३                                               | र⊏,२३०                                                        | निष्कायलां                      | ४२                                    |
| ध्येय २०४, २०४, २१८, २१                                      | ६, २३०                                                        | _                               |                                       |
| न                                                            | निषध १२१,१२२,१२३,१२४,१२७,१२८,१३२<br>निश्चय त्राराधना २१७, २२२ |                                 |                                       |
|                                                              | २१७                                                           | निश्चय जारायन<br>निश्चय चारित्र | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| नमस्कार मंत्र                                                | २०३                                                           | निश्चय ध्यान                    | २०४,२११,२१⊏,२१६,२२०                   |
| न्यक्षार्थार्था                                              | -/ <b>-/</b> 1                                                | त्त्रस्य न न्याच                | 1-01/11/201/201/201/20                |

पृष्ठ

२१६, २२०

88

२०६

१०४

308

१२३

१४४

१४७

१४६

१२६

७४, ७६, ८०

१४, १६, १७

२२१, २३०

३०. ७६

निश्चय नय ४,४,७.८,६,११,१२,१३,१४,१८,

१६,२१,२३,२४,२६,३३,३४,४१,४२,४६,६८,

७१,७४,७७,८०,८२,८६,६२,६३,६८,६६,१०३,

१६६,१७०,१७१,१७२,१७३,१७४,१७४,१६०,

१६३,१६८,२०२,२०६,२१२,२१७,२१८,

| रा | ο <b>ς</b> |
|----|------------|

निश्चय पंचाचार

निश्चय मोज्ञमार्ग

निश्चय मोच

#### पृष्ठ

२१३, २२१

१६०,१६१,१६२,१६३,

२३०

#### शब्द २०१,२०२,२०४,२०४,२०६ पदस्थध्यान २१०, २१२, २१४ परमध्यान परमात्मा ४४,४७,४८,६४,६८,१४३ परमशुद्ध-निश्चय-नय ४,७,७७,५२,२०२ परम चायिक-सम्यक्त्व परमासु 305, 50, 90,0% परमौदारिक शरीर पर्याप्ति पर्याय/थिक नय पर्वत १२१, १३१, १३२ पच् (ऋतुमान) २०५,२०६,२१० परावर्तन परिक्रम (४) परिखामी परिवार नदी परिषद्ध-जय परिहार-विशुद्धि (संयम) परोच्च पाखंडमत १११, १६४, २२८ पार्ड्पुत्र द०,द१,द३,द४,१४**८,**१४७,२२४ पाप ३८, ३६, ७६, ८२, ८३, पारिएामिक भाव

१६४, २२० **=१,१०४,१२६,१४**=,१६१, निश्चय रत्नत्रय १६२,१६३,१७०,१६५ निश्चय व्रत २२५ ४१,६४,१७४,१७६,२१३ निश्चय सम्यक्ख 248 निश्चय स्वाध्याय निश्चय ज्ञान १८१ निशांकित १६⊏ नील (पर्शत) १२१,१२३,१२४,१२७,१२६ नेमचन्द्र सिद्धान्त देव २,४,२३२,२३३ नैगम-नय 80 नैय:शिक १८४, १८६ q ११४,११६ पङ्क-प्रभा नरक ११४ पङ्ग-भागः २०४, २१७ पञ्च-नमस्कार महात्म्य पञ्च-परावर्तन १०४ २१३, २२१ पञ्चाचार १३८, १३६, १४०, १४२, १७० पञ्चानुत्तर ४०, ६६ पञ्चास्तिकाय पञ्चेन्द्रिय ₹६ ११६,११७,१३८,१४०,१४१ पटल १२१,१२२,१२४,५३१ पदाहद पद्मराज १७३ पद्मा (देश) १२म, १२६

प०,प२,प३,प४,१४प,१४१,१४७, १४८,१४६,१६४,२२४ %<u>¬,%€,७%,७४,</u>७६,७७,<u>¬</u>%

२०१, २०४, २०६, २१०

पुद्गलबंध ५१ पुनर्वसु (नचत्र) १३६

पुर (भवन) १२० पुष्करवर द्वीप १२०,१३२

पद्मावति (देश)

पात्र

पुरुय

पुद्गल

पिंडस्थ (ध्यान)

| शब्द                      | पृष्ठ              | शब्द                    | द्रष्ठ                                            |
|---------------------------|--------------------|-------------------------|---------------------------------------------------|
| पुष्करार्धे द्वीप         | १३२, १३४, १३५      |                         | ब                                                 |
| पुष्कला (देश)             | १२।                | .                       | मरे, मरे, म४, ६२, १२६                             |
| पुष्कलावति (देश)          | १२०                |                         | ११८, १६८                                          |
| पुष्पडाल (मुनि)           | १७३                | वली (मंत्री)            | १ <u>, ५, ५, ५, ५, ५, ५, ५, ५, ५, ५, ५, ५, ५,</u> |
| पूर्व (वर्ष)              | १३०                | बहिरात्मा               | ४४, ४६, ४७, ४८, ५१                                |
| पूर्व (१४)                | १७६,२२६,२२७,२२     | चाह्रातमा<br>चहुरूपिरगी | १६४<br>१६४                                        |
| पैशाची भाषा               | ×1                 | 1864151                 | 5,80<br>5,80                                      |
| पुंडरीक (ह्रद्)           | १२                 | बालुकाप्रभा (सरक)       |                                                   |
| पुंडरीकणी (नगरी)          | १३५                | भ विले<br>विले          | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\            |
| <b>पृथक</b> त्व           | 9.8.8              |                         | <b>१</b> ३४                                       |
| पृथक्त्व-वितर्कवीचार      | 3.5                | बुध (प्रह्)             | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,             |
| प्रकृति बंध               | ६०, ६१, १४६        | बेलापत्तन (नगर)<br>बोधि | \$88<br>777                                       |
| प्रकोर्एक बिला            | <b> </b>           | .   303                 | १४३                                               |
| प्रकीर्एक विमान           | १४०                | વાાય હુળમ               | <b>१</b> ≒१                                       |
| प्रतिनारायण               | ११८, १६८, १६६      | । बाद्धभत               | भ                                                 |
| प्रतिमा (११)              | 828, 825           | ,                       | १२३, १२६, १२ <b>८,</b> १२६                        |
| प्रतिष्ठापन शुद्धि        | १०१                | -1×41161                | \$\$\$                                            |
| प्रत्यच                   | १४, १६, १७, २०१    | ् भव (७)                | , <del>, , , , , , , , , , , , , , , , , , </del> |
| प्रत्याख्या <b>नावर</b> ण | 139                | 1                       | ०७,१३४,२२४,२२६,२२ <del>८</del>                    |
| प्रथमानुयोग               | १७६, १८            |                         | २२,१२४,१२४,१३०,१३१                                |
| प्रदेश                    | હર, હરૂ, હંઇ, હા   |                         | १३२,१३४                                           |
| प्रदेश षंध                | ६०, ६२, १४८        |                         | ₹°£                                               |
| प्रभाकरी (नगरी)           | १२ः                |                         | १२०                                               |
| प्रमत्तसंयत               | <b>રે</b> ૪, દે૪,  |                         | ११६, १२०, १४१                                     |
| प्रमासु                   | ૪૦, હશ્, હર્, રંદ  |                         | ४७, दर, १६६                                       |
| प्रमाद्                   | न्द, म             |                         | ३प                                                |
| प्रयोजन                   |                    | 1                       | १२६                                               |
| प्रवचनसार                 | 80                 | :                       | २०६                                               |
| प्रश्रव्याकरणांग          | १७१                | · <del>-</del>          | <b>=४, द</b> ६                                    |
| प्राकृत (भाषा)            | <u>پر</u>          | ·                       | રેશ્હ                                             |
| प्राण्                    | <b>११</b> , ३०, ३१ | •                       | १४८, १४०                                          |
| प्राग्त (स्वर्ग)          | १३८,१३६,१४०,१४     | i                       |                                                   |
| प्रायोगिक (शब्द)          | <b>.</b>           |                         | ४१,८०                                             |

| पारिभाषिक इ | ब्द ] |
|-------------|-------|
|-------------|-------|

#### **बृहद्द्रव्यसंप्रहः**

[ ২১৫

| शब्द                   | ष्टष्ट              | शच्द                               | <i>18</i>                             |
|------------------------|---------------------|------------------------------------|---------------------------------------|
| भाव मोत्त              | १४२,१४३,२२६,२३०     | महापु डरीक                         | १२१                                   |
| भाव श्रत               | २२३, २२७            | महापुरी (नगरी)                     | <b>१</b> २६                           |
| भाव शुद्धि             | १००                 | महावच्छा (देश)                     | १२८                                   |
| भाव संवर               | ६३, ६४              | महावन्ना (देश)                     | <b>१</b> ३०                           |
| भाव स्तवन              | 8                   | महा <b>त्र</b> त                   | १६२, २२४                              |
| भावासिद्ध <b>हे</b> तु | २०६                 | महाशुक                             | १३८, १३६, १४०, १४२                    |
| भिन्ना शुद्धि          | १०१                 | महास्कन्ध                          | <b>ধ</b> ৰ, ৩৩                        |
| भूतार्थ-नय             | 3                   | महाहिमयत                           | १२१, १२२, १२४, १३२                    |
| भूषगाङ्ग कल्पवृत्त     | r १ <b>२</b> ६      | मानुषोत्तार                        | १३२, १३३, १३७, १७४                    |
| भेद                    | ४०, ४२              | मायाशल्य                           | १८१                                   |
| भेद नय                 | १5E, <b>१</b> E०    | मार्गगा                            | 36                                    |
| भेदाभेद रत्नत्रय       | १४६,१७०.१७२,१७३,    | मार्गान्तिक समुद                   |                                       |
| _                      | १६८ २०४,२१४,२२८     | मार्दव                             | १००                                   |
| भोका                   | ६, २२, २३, ७६       | माल्याङ्ग कल्पवृत्त                | १२६                                   |
|                        | १२२,१२३,१२४,१२६,१३८ | मालवदेश                            | 8                                     |
| भोजनाङ्ग कल्पवृत्त     |                     | माहेन्द्र (स्वर्ग)                 | १३८,१३६,१४०,१४२                       |
| भोजराजा                | १                   | मिध्यात्व<br><del>चिक्रान्दि</del> | <b>म</b> ६                            |
|                        | म                   | मिध्यादृष्टि                       | ३२, ४७, १४⊏                           |
| मकर संक्रांति          | १३७                 | मिथ्याशल्य                         | ₹ <b>५</b> १<br>                      |
| मङ्गल (ग्रह)           | १३४                 | मिश्र गुणस्थान                     | ३३, ४७, १४⊏<br>६⊏                     |
| मङ्गलावति (देश)        |                     | मुक्तात्मा<br>मुनि                 | २१६, २ <b>१</b> ७                     |
| मञ्जूषा (नगरी)         | १२७                 |                                    | , १६, २०, ४ <b>८, ७४, ७</b> ४         |
| मतिज्ञान               | १४, १८४             |                                    | , २८, २०, ०५, ७०, ७२<br>१४८, १६४, १६६ |
| मथुरा                  | १७४                 | मूढ्ता<br>मूलगुण (८)               | 838                                   |
| मद (८)                 | १४८, १६७            |                                    | , ११६, १२३, १२४, १२६                  |
| मनः पर्यय ज्ञान        | १७, १७६, १८४        |                                    | १३१, १३२, १७४, २०६                    |
| ममकार                  | १६७                 | मेरुचूलिका<br>-                    | १३८                                   |
| मलेच खंड               | १२४, १३०            | मोह                                | २०१                                   |
| मलेच भाषा              | <b>አ</b> የ          |                                    | ३, ⊏४, १४१, १४२, १४३                  |
| महा कच्छा (देश)        |                     | ,                                  | २२६, २२६                              |
| महात्म प्रभा (नर       | क) ११४              | मोत्तप्राभृत (प्रन्थ)              | २२६                                   |
| <b>म</b> हाधवल         | 80                  | मोत्तमार्ग                         | १६०, १६१, १६२, १६३,                   |
| महापद्म                | १२१, १२२, १२३, १२४  | _                                  | १६४, २२०                              |
| महापद्मा (देश)         | 398                 | मोच्चशिला                          | ३३६                                   |

| २४८ ]                                         | <b>बृहद्</b> द्र        | न्यसंप्रहः             | [ पारि      | गापिक शब्द       |
|-----------------------------------------------|-------------------------|------------------------|-------------|------------------|
| शब्द                                          | <b>हें है</b>           | शब्द                   |             | पृष्ठ            |
| य                                             |                         | रौद्रध्यान (४)         |             | ७३१              |
| योग मह, म७, ६०, ६                             | ર. १૪૬                  |                        | ल           |                  |
| योग-मार्गणा                                   | 30                      | <b>ल</b> घुसिद्धचक     |             | २०४              |
|                                               | ७, १४८                  | लवण समुद्र             | ११६, १३१,   |                  |
| यमकगिरी                                       | <b>ं</b> १२६            | लब्धि (४)              |             | <b>१</b> ४४, १४४ |
| ₹                                             |                         | लच्चमण्                |             | १६८, १७०         |
| रक्ता (नदी)                                   | १२४                     | लाङ्गलवर्ता (देश)      |             | १२७              |
| रक्तोदा (नदी)                                 | १२४                     | स्रांतव (स्वर्ग)       | १३⊏, १३६,   | १४०, १४२         |
| रज्जु ६४, ११                                  | ४, १३६                  | लेश्या-मार्गशा         |             | ३५               |
| रत्नत्रय प१, १०४, १२६, १४५                    |                         | लोक अनुप्रेचा          |             | ११३              |
| १६१, १६२, १७०, १६                             |                         | लोक आवाश               | <b>پ</b> ٤, | ११३, २११         |
| रत्नप्रभा (नरक) ११४, ११४                      |                         | लोकमूड्ता              |             | १६६              |
| रत्नसंचया (नगरी)                              | १२्⊏                    | लोकपाल                 |             | १०४              |
| रमणीया (देश)                                  | १२८                     | लोकविभाग (प्रन्थ)      |             | १३७              |
|                                               | १, १२४                  | लोकान्तिक देव          | १०४,        | १४५, २२६         |
| रम्यका (देश)                                  | १२८                     | लोकालोक व्यापक         |             | २६               |
| रम्या (देश)                                   | १२५                     |                        | व           |                  |
| रसाङ्ग-कल्पवृत्त                              | १२६                     | वच्छा (देश)            |             | १२⊏              |
|                                               | १, २०२                  | वच्छावति (देश)         |             | १२८              |
| रामचन्द्र १६४, १६८, १६८                       |                         | वक्रकरण (राजा)         |             | १७४              |
|                                               | ६, २२८                  | वञ्रकुमार (विद्याध     | τ)          | १७४              |
|                                               | ४, १७४                  | वप्रकावति (देश)        | ,           | १३०              |
| रावण १४६, १६४, १६⊏, १७                        |                         | वप्रा (देश)            |             | १३०              |
| राच्स                                         | ११६                     | वप्रा रानी             |             | १७४              |
| रिष्टा (नगरी)                                 | १२७                     | वर्द्धनकुमार           |             | १०७              |
| रिष्टपूरी (नगरी)                              | १२७                     | वर्द्धमान (तीर्थेङ्कर) |             | २२६              |
| •                                             | १, १ <b>२४</b><br>१७१   | वर्ष (स्रेत्र)         |             | १२१              |
| रुक्मिणी (रानी)                               | १५४<br>१२४              | व <b>र्षधर</b> े       |             | १२१              |
| रूप्यकुता (नदी)                               |                         | वस्त्रङ्ग कल्पवृत्त    |             | १२६              |
| रूपस्थ-ध्यान २०१, २०४, २०<br>रूपातीत-ध्यान २० | ५, ५१०<br>१, २११        | वसुदेव (राजा)          |             | १६८              |
| र्वता (आविका)                                 | २०१<br>१७१              | वचार पर्वात            | १२७, १२८,   |                  |
| रोहिणी (नचत्र)                                |                         | वाक्यशुद्धि            | ,           | १०२              |
| रोहित (नदी) १२२, १२                           | 777<br>VCQ E            | वायुभूत (मुनि)         |             | રેફર્ઝ           |
| रोहितास्या (नदी) १२२, १२                      | 7, 170<br>3 <b>19</b> 9 | वार्तिक                |             | १३८, १४३         |
| industrial 123 12                             | 7) 170                  | 711/14                 |             | 17.9 107         |

| पारिभाषिक शब्द ]   | वृहद्द्रव | । <b>संप्रह</b> ः     | [ ૨૫૬              |
|--------------------|-----------|-----------------------|--------------------|
| शब्द               | पृष्ठ     | शब्द                  | पृष्ठ              |
| वारीसेन (मुनि)     | १७३       | गंश (स्रर्थात् देत्र) | १२१                |
| विकल्प (संकल्प)    | ३४, १७२   | <b>बृहत्</b> सिद्धचक  | २०४                |
| विकल्पित निश्चय नय | र १८      | <b>बृहस्प</b> ति      | १३४                |
| विक्रिया-समुद्धात  | २४        | व्यतिरेक-दृष्टान्त    | २०६                |
| विजयानगरी          | १३०       | <b>व्यय</b>           | ४४, ६२, ६३, ६७, ६८ |

| (पाश्रभा-रामुद्रभाग              |        | " <u>.</u>                          |
|----------------------------------|--------|-------------------------------------|
| विजयानगरी                        | १३०    | व्यय ४४, ६२, ६३, ६७, ६८             |
| विजयापुरी                        | १२६    | व्यवहार आराधना २१६                  |
| विजयार्ध १२१, १२२, १२४, १३०      | , १३२  | व्यवहार चारित्र १६०                 |
| वितत (शब्द)                      | ×٤     | व्यवहार ध्यान २०४                   |
| वितर्क (शुक्त-ध्यान)             | 339    | व्यवहार नय ४,७,८,६,११,१२,१४,        |
| विदेह स्तेत्र १२१, १२३, १२४, १२५ | ८, १२७ | १८, १६, २१, २२, २६, ३३, ४१, ४२, ४६, |
| विनयशुद्धि                       | १०१    | ४८, ७१, ७४, ७६, ७७, ८२, ६२, ६६, १०३ |
| विपाक विचय (ध्यान)               | १६८    | १६६, १७०, १७१, १७३, १७४, १७४, १६३   |
| विपाक सूत्र                      | 309    | २०२, २०६, २१२, २१६                  |
| ~                                |        |                                     |

| विभक्का नदी         | १२७, १२⊏, १२६ | व्यवहार पंचाचार  | २१४                  |
|---------------------|---------------|------------------|----------------------|
| विभ्रम १६३,         | १७७, १७५, १८७ | व्यवहार मोचमार्ग | १६०,१६१,१६२,१६५      |
| विभाव व्यंजन पर्याय |               | व्यवहार रत्नत्रय | न्दर, १२६, १४८, १६०, |
| विभीषण (राजा)       | . १६८         |                  | १६१, १६४, २१६        |

| वसहि               | १६२, १७७, १७८, १८७ । | व्यवहार सम्यक्त्व   | (02, (04 |
|--------------------|----------------------|---------------------|----------|
| वि <b>र</b> जापूरी | १२६                  | व्यवहार ज्ञान       | १८०      |
| विरुद्ध हेतु       | २०६                  | व्या <b>ख्यानम्</b> | <b>y</b> |
|                    |                      | * .                 |          |

| विशाखा (नद्दत्र) | १३६ | <b>च्या</b> ख्येयं          | •   |
|------------------|-----|-----------------------------|-----|
| विशोकपूरी        | १२६ | व्याख्याप्र <b>ज्ञप्यंग</b> | १७६ |
| विष्णु           | ४६  | व्यूपरतक्रियानिवृत्ति ध्यान | २०० |

| विष्णुकुमार (मुनि) | १७३ | ज्यंजन पर्याय<br>व्यंजन पर्याय | ४२, ६७      |
|--------------------|-----|--------------------------------|-------------|
| वीचार (शक्र-ध्यात) | 339 | <del></del>                    | 946 124 909 |

| वाचार (शुक्ता-च्यान) |                   | व्यंतर | ११६, १२०, १४१          |
|----------------------|-------------------|--------|------------------------|
| वीतराग चारित्र       | ६४, १७४, १६०, १६४ | व्रत   | ६८,१६०,२२२,२२३,२२४,२२४ |
| _                    | a. b. a. b.       |        |                        |

|                   |          |                                             | £1 , , (A) , , , . |
|-------------------|----------|---------------------------------------------|--------------------|
| तिराग सम्यक्त     | १४१, १७४ | GT.                                         |                    |
| गिर्या <b>चार</b> | २१४      | र।<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 626                |
|                   |          | ਬੜਬਿਚ (ਜ਼ੜਤ)                                | 838                |

| 13131         | ··· / /           | तत्र) १३६            |
|---------------|-------------------|----------------------|
| द्क-सम्यक्त्व | १७७ शतभिष (न      | त्त्र) १२५           |
| dar. Gadard   |                   |                      |
| दना-समुद्घात  | २४   शतार (स्वर्ग | ) (44, 146, 104, 101 |
| A.11 1252 2   |                   |                      |

| वेद-मार्गणा | ३७  | ३७   शनश्चर (मह)                        |        |
|-------------|-----|-----------------------------------------|--------|
| वैजयन्त नगर | १३० | शब्द                                    | ४०     |
| *           |     | *************************************** | 98 170 |

वैराग्य १७३ | शब्दात्मक श्रूतज्ञान १०१ वैश्रसिक (शब्द) 🎙 शयनासन शुद्धि

| शब्द                                    | हह                              | शब्द              | पृष्ठ                                             |
|-----------------------------------------|---------------------------------|-------------------|---------------------------------------------------|
| शकराप्रभा (नरक)                         | ११४                             |                   | स                                                 |
| शल्य (३)                                | <b>१</b> ⊏₹                     | सकल चारित्र       | १६२                                               |
| शशिप्रभा चार्यिका                       | १६६                             | सकल प्रत्यच्      | १४                                                |
| शिखरी पर्वत                             | १२१, १२४                        | सकल-भूषण केवर्ल   | ी १६६                                             |
| शिवभूति                                 | হহ্ড                            | सकिय              | ७४ ७४                                             |
|                                         | १२६, १२७, १२८                   | सगर (चक्रवर्ति)   | २२८                                               |
| शीतोदा नदी                              | १२३, १२४                        | सत्य धर्म         | १००                                               |
| शुक्र (नचत्र)                           | ં १३४                           | सद्भूत-व्यवहार न  | ाय १२,१⊏                                          |
|                                         | १३६, १४०, १४२                   | समिकर्ष           | १८४, १८४                                          |
| - ·                                     | २००, २०१, २२२,                  | सन्निपात          | १८४                                               |
| 3,                                      | ं २२६, २२७                      | समयमूढ़ता         | १६६                                               |
| शुचि                                    | <b>१</b> १०                     | समयसार            | ४०, २२२                                           |
| शुद्ध-द्रव्यार्थिक नय म                 | , ६, ३१, ७६, ८०                 | समवायाङ्ग         | १७६                                               |
| शुद्ध-निश्चय-नय ४, ४,                   | v. <u>५, ६, १०, ११,</u>         | समाधि             | १४३, १४४, २२१, २२४                                |
| १८, १६, २२, २३, ३२,                     | ४७, ४८, ७१, ७४,                 | .समिति (४)        | ६८, १६०, १६२                                      |
| ७७, दर, ६४, ६६,                         |                                 | समुद्घात          | २४                                                |
| शुद्ध पारिए।मिक भाव ३८                  | ,७६,⊏३,२२१,२३० ⊤                | सम्यक्त्व क्रिया  | <b>११</b>                                         |
| शुद्ध व्यञ्जन-पर्याय                    | ६७                              | सम्यक्त्व मार्गणा | 38                                                |
| शुद्धि (८)                              | १००                             | सम्यक् श्रद्धान   | ६१                                                |
| शुद्धोपयोग ६४, ६४,                      | १४५, १६०, १६३,<br>२१६, २२४, २३६ | सम्यग्दर्शन ४१,१  | ६०,१६१, <b>१६३,१६</b> ४,१६४,<br>३ः:१,७७१,१७६,१७७, |
| शुभ तैजस समुद्घात                       | २६                              | सम्यग्ज्ञान १४,   | ,१६,१६३,१७७,१७८,१७८,                              |
| शुभा (नगरी)                             | १२८                             | , ,               | ्रिम्कं, श्रम्भं, श्रम्भं, श्रम्                  |
| शुभोपयोग ६४,१४८,१६                      | (७,१६२,१६३,२०४                  | सयोगिगुण्स्थान    | ३४,३६,४⊏,१४⊏,१४६                                  |
| शूद्र                                   | ११०                             | सराग चारित्र      | \$80, \$8 <del>3</del>                            |
| शून्य (ज्ञान)                           | २७                              | सराग सम्यक्त      | १ <b>४१,</b> १७४                                  |
| शौच (धर्म)                              | १००                             | सरोवर             | १२१                                               |
| शंकादि (≂ दोष)                          | <b>የ</b> ሂ⊏                     | सर्वाघाति सद्धेक  | و <i>يع</i><br>دا ـ جـ جـ -                       |
| शंखा (देश)                              | १२६                             | सर्वापद           | <b>२०३, २०</b> ४                                  |
| _                                       | , १६१, १६२, १६३                 | सर्वाज्ञ          | २०६, २०७                                          |
| श्रीपाल (राजा)                          | , , , , , ,                     | सलिला (देश)       | १२६                                               |
| - अवसाय                                 | द <b>्र,२२६,२२७,२२</b> =        | सविपाक निर्जरा    | १४०,१४१                                           |
| श्रुपाश्चाम (५,८७६,१८<br>श्रेणिक (राजा) | २२६                             | सहकारी कारण       | , ४३,४४,४४,६३,६४,१६६<br>१७०,१७२,१७२,१७३,१७४       |
| <b>श्रे</b> णीबद्ध                      | ११६, १४०                        | सहस्रार (स्वर्ग)  | १३६, १३६, १४०, १४२                                |
| el                                      | 113, 10-                        | साकार (उपयोग)     | <b>{</b> USUS                                     |
| षोडश भावना                              | १५७                             | साधु              | २१६ २१७                                           |

| शब्द                               | घृष्ठ                  | शब्द                          | पुष्ट                        |
|------------------------------------|------------------------|-------------------------------|------------------------------|
| साध्य साधक ३३, ६४, १४५             | , १६१, १७५             | सूद्भसांपराय-चारित्र          | १४७, १४५                     |
| १७६, १८०, १६०, १६३,                | •                      | सूत्र                         | १७६                          |
| ,                                  | २१२, २२३               | सूत्र कृतांग                  | રેળ્ટ                        |
| सानतकुमार (स्वर्ग) १३≒, १३६        | , १४०, १४२             | सोम-श्रेष्ठी                  | २, १४८                       |
| सामान्य १८, १८७                    | , १८८, १८६             |                               | १४०, १४१, १४३                |
| सामायिक                            | १४६, २२४               | संकल्प                        | <b>રેક, १७</b> २, २२⊨        |
| _                                  | ३, ४७, १४≍             | संकोच विस्तार                 | દ, ર૪, ૪३                    |
| सिद्ध ६,३४,४७,४८,४                 |                        | संयम                          | १००                          |
| ६७, ६८, १४०                        | -                      | संयम-मार्गणा                  | રૂહ                          |
| सिद्ध शिला                         | १३६                    | संयमासंयम                     | ३४, १४≒                      |
| _                                  | }०,४१, <i>२</i> २१     |                               | २, ८३, ६४,<br>३, ८४, ६३, ६४, |
|                                    | , १२४, १३०             | ११२,                          | १४८, १४६, १४१                |
| सिवमूदी (मुनि)<br>सीता (रानी)      | २२७<br>०८ ०८०          | सञ्यवहार प्रत्यत्त            | १३, १४, १७                   |
| सीमन्त-बिला                        | १६≒, १६६<br>११६        | संवेग                         | ११३                          |
| सुकच्छा (देश)                      | राप<br>१२७             | संरायहान १६३,                 | gare, gar, graye             |
| सुख ३३, ४६, ४०, <b>५</b> १,        |                        | संसारी                        | 3                            |
| ११८, १४३, १४४, १७०, २००,           |                        | संस्कृत                       | <b>ዾ</b> የ                   |
| सुगत                               | 88                     | संस्थान                       | ૫૦, ૫૨                       |
| सुगंधा (देश)                       | १३०                    | संस्थान-विचय                  | 338                          |
| सुपद्मा (देश)                      | १२६                    | संह्नन                        | २२६, २२७                     |
| सुपर्णेकुमार (देव)                 | 188                    | संज्ञी                        | ् ३०                         |
| सुमेर ११४, ११४, ११६,               |                        | संज्ञी-मार्गेणा               | 38                           |
| ्                                  | , १२≒, १२६             | सिंघु १२२,                    | १२३, १२४, १३०                |
| सुवच्छा (देश)                      | १२म                    | सिंहपुरी                      | १२६                          |
| सुवप्रा (देश)                      | १३०                    | सिंहोदर (राजा)                | १७४                          |
| सुवर्ण् कुला (नदी)                 | १२४                    | स्तवन (द्रव्य, भाव)           | 8                            |
| सुवर्ण पर्वत                       | १२६                    | स्थानाङ्ग                     | <i>३७</i> १<br>-             |
| सुषमसुषमा                          | १२४                    | स्थावर<br>किन्दि <del>≐</del> | २८                           |
| सुपिर (शब्द)                       | ४१                     | स्थिति-बंध                    | ६०, ६१, १४८                  |
| सुसिमा (नगरी)                      | १२८                    | स्थूलता                       | ¥٥                           |
| ~सूर्य १३४, १३४, १३६, १३७<br>      | , १३≒, १४१             | स्वभाव व्यंजनपर्याय           | ۶ <u>۶</u>                   |
| स् <b>दमकियाप्रतिपाति</b>          |                        |                               | १२०, १३३, १३५                |
| सूद्मता<br>सन्दर्भागामः नगास्थः ३५ | , 13 %<br>- 20 %       | स्वरूप-त्र्यसिद्ध हेतु        | २०१                          |
| सूदमसांपराय-गुणस्थान ३५            | , ६४, १४८,<br>१६६, २०० | स्वर्ग<br>स्वाति (नच्छ)       | १३ <b>⊏</b><br>१३६           |

| शब्द                               |            | वृष्ट          | शब्द                | प्रष्ठ                 |
|------------------------------------|------------|----------------|---------------------|------------------------|
|                                    | ₹          |                | चेमपुरी             | १२७                    |
| <b>इरि-चेत्र</b>                   | १२१,       | , १२३, १२४     | स्तेमा नगरी         | १२७                    |
| हरिकांता (नदी)                     | १२२,       | १२३, १२४       | 2                   | १,१२७,१२५,१२६,१३१,१३२  |
| हरित् (नदी)                        | १२२,       | १२३, १२४       | चेत्र-ऋन्तरित       | २०६                    |
| इरिषेण (चक्रवति)                   | •          | १७४            | च्रेत्र-पःल         | १६४                    |
| <b>इ</b> स्तिनागपुर्               |            | १७३            |                     | স<br>স                 |
| हिमवत (पर्वत)                      | १२१, १२२,  | १२४, १३२       | त्रस जीव            | २५                     |
| हे <u>त</u>                        | २०७, २०५,  | २०६, २१०       | त्रस-नाड़ी          | ११४                    |
| हैरएयवत चेत्र                      |            | १२१, १२४       | <b>ं</b> त्रिलोकसार | १४२, १८०               |
| हैमवत चेत्र                        |            | १२१, १२२       |                     | <b>ল্</b>              |
| ह्रद                               |            | े १ १<br>१२१   | ज्ञानुकथाङ्ग        | १७६                    |
|                                    | च्         |                | ज्ञान               | १३, ४०, १७७, १७८, १७६, |
| चम्।                               |            | १००            |                     | १८०, १८१, १८२, १८६,    |
| च्योपशम्                           |            | શ્હ            |                     | १८७, १८८, २०४, २१३     |
| च्योपशमिक ज्ञान                    | _          | દફ,દહ          | ज्ञान (मिध्या)      | ्र १४, १६३, १६४, १६४   |
| चयोपराम सम्यक्तव<br>चायिक सम्यक्तव |            | १७७<br>४१, १७७ | झान-मार्गरा         | ३७                     |
| चीरा-कषाय गुरास्थ                  | ान ३४. ४७. | . १४५, १४६     | ज्ञानाचार           | २१३                    |
|                                    |            | २००, २२७       | ज्ञानावरग्          | मन, २०४, २११           |

### संस्कृतटीकायामुक्तानां वाक्यानाम् सूची

| पृ. सं. | उद्भृत वाक्य                                  |
|---------|-----------------------------------------------|
| १०      | ऋस्त्यात्मानादि बद्धः ।                       |
| ११३     | ऋार्तीनरा धर्मपरा भवन्ति ।                    |
| 88      | अःविद्धकुलालचक्रवद् व्यपगतलेपा-               |
|         | लः <b>बुवदेरण्डबीजवद्ग्निशिखावत्</b>          |
|         | चेति । [मोचशस्त्र १०/७]                       |
| ६१      | उपादानकारणसदृशंकार्यमिति ।                    |
| ३म      | जीवभव्यसम्बद्धानि च ।                         |
|         | [मोचशास्त्र २/७]                              |
| २२७     | तुसमासं घोसन्तो सिवभूदि केवली                 |
|         | जादो ।                                        |
| १४७     | दर्शनविशुद्धिर्विनयसंपन्नता शीलब्र-           |
|         | तेष्वनतिचारोऽभीच्याज्ञानोपयोग-                |
|         | संवेगौ शक्तितस्यागतपसी साधुस-                 |
|         | माधिर्वैया <del>वृत्</del> यकरणमहेदाचार्थबहु- |
|         | श्रुतप्रवचनभक्तिरावश्यकापरिद्वाणि-            |
|         | <b>⇒</b>                                      |

| ा वाक्यानाम् स्चा |                                        |
|-------------------|----------------------------------------|
|                   | र्मार्गप्रभावना प्रवचनवत्सलत्विमिति    |
|                   | तीर्थकरत्वस्य ।[मोच्चशास्त्र ६/२४]     |
| 88                | धर्मास्तिकायाभावदिति ।                 |
|                   | [मोचशास्त्र १०/८]                      |
| ૭૦                | पुग्गलकरणा जीवा खंधा खलु काल           |
|                   | करणादु । [पंचा. ६८]                    |
| 88                | पूर्वप्रयोगादसङ्गत्वाद्बन्धच्छेदात्तथा |
|                   | गतिपरिग्णमाच [मोच्चशास्त्र १०/६]       |
| ११०               | ब्रह्मचारी सदा शुचिः।                  |
| ११५               | भूवामन्ते स्पृशन्तीनां लोकान्तं सर्व-  |
|                   | दिसु च।                                |
| २६७               | मा रूसह मा तूसह।                       |
| ६०                | समश्रो उपयस्म पद्धंती ।                |
| ΣŁ                | स्थितिः कालसंज्ञका ।                   |
| ११०               | वसासः मांसमेदोऽस्थिमजाशुक्राणि         |
|                   | धातवः ।                                |
|                   |                                        |

